
G
LA

EDICIÓN SEMESTRAL(II) No. 08 - 2025

TAFRIA

Ejecutamos,  promocionamos, 
implementamos, gestionamos, 
planificamos y financiamos todo 
tipo de programas y proyectos 
culturales,  turísticos, sociales, 
a m b i e n t a l e s ,  a c a d é m i c o s , 
convivencia ciudadana, entre otros, 
cumpliendo los  principios  de 
igualdad,  eficacia ,  celeridad, 
e c o n o m í a ,  i m p a r c i a l i d a d  y 
publicidad.

Calle 1 Av. La Marina Antigua Terraza Marina
fondomixtodelaguajira@gmail.com 
www.fondomixtodelaguajira.com
Riohacha, La Guajira

SÍGUENOS



La G
ota Fria

REVISTA LA GOTA FRÍA
Edión No 8 - ISSN 2665-5314
Fondo Mixto de Cultura de La Guajira

Larry Iguarán Vergara
Gerente

JUNTA DIRECTIVA

Jairo Aguilar Deluque
Gobernador

Rubens Magdaniel 
Sector productivo

Manuel Sierra Deluque
Sector privado

Miller Sierra
Consejo Departamental de Cultura

Gustavo Picalúa
Consejo Departamental de Cultura

Abel Medina Sierra
Director de la revista

Jesús David Berdugo S.
Diagramación

Los autores son responsables de las opiniones
expresadas en La Gota Fría.

Riohacha, 2025

Marina Quintero, docente de la Universidad 
de Antioquia, entre el rigor y la calidez, entre el 
análisis objetivo, la emotividad y la nostalgia 
por la música que marcó una época, nos 
presenta un Lisandro Meza universal e innova-
dor que se mueve desde el vallenato inicial 
hacia diversos géneros musicales.

Ofrecemos también el rastreo histórico que 
hace el autor, coleccionista y antólogo Julio 
Oñate Martínez sobre la figura de “Nandito el 
Cubano”, personaje que en los últimos años 
resurge de las nieblas del olvido como un 
protagonista insoslayable en los orígenes de 
la música de acordeón en la región. De igual 
manera, Carlos Russo, acordeonero, académi-
co y productor musical desnuda sus posturas y 
verdades en una entrevista reveladora y 
polémica  al director de la revista Abel Medina 
Sierra. Por último, presentamos como nove-
dad literaria en el campo de la vallenatología 
la reseña de la obra “Versos en acordeón: la canción 
vallenata inédita” de la escritora y académica 
venezolana - dominicana María Carla Picón, 
un análisis desde lo verbal, lo sociocultural y 
lo estético de la canción inédita en la historia 
del Festival de la Leyenda Vallenata.

Con estos trabajos, La Gota Fría continúa 
consolidándose como un espacio de conver-
gencia entre tradición y academia, promovien-
do la valoración crítica del folclor vallenato 
como un campo de conocimiento, memoria y 
creación.

La octava edición de “La Gota Fría” refrenda el 
compromiso del Fondo Mixto de Cultura de La 
Guajira y de esta publicación con el estudio, la 
investigación y la difusión del patrimonio 
musical vallenato desde una perspectiva 
académica y crítica. En coherencia con su 
vocación de fortalecer los procesos de refle-
xión sobre la episteme, las prácticas musica-
les y los discursos culturales que configuran 
nuestra identidad, este número ofrece al 
lector una selección de textos que auspician el 
dialogo entre la teoría, la historia y la praxis 
artística del Caribe colombiano.

En primer término, el artículo de Roger 
Bermúdez Villamizar propone un abordaje 
musicológico del acordeón Hohner Corona III, 
pieza instrumental hegemónica del quehacer 
vallenato actual, a través de un análisis que 
conjuga teoría musical, organología e inter-
pretación. Su estudio desmitifica la idea de un 
instrumento “limitado” y plantea, con solven-
cia teórica, una valoración más amplia y justa 
de su potencial cromático y expresivo en la 
praxis interpretativa.

El texto de Luis Carlos Ramírez Lascarro, por 
su parte, examina con rigor los imaginarios de 
género en las letras del vallenato tradicional y 
contemporáneo, dando cuenta desde las 
líricas musicales de las estructuras de poder y 
los modelos de masculinidad que han per-
meado el género desde sus orígenes. Este 
aporte invita a un ejercicio de revisión crítica 
que enriquece la comprensión del vallenato 
como fenómeno social y estético, contribu-
yendo a los debates actuales sobre música, 
identidad y representaciones sociales de 
género.

PRESENTACIÓN



Contenido

El acordeón Hohner Corona III: ¿Diatónico
o cromático? una aclaración desde la
teoría musical, la organología y la praxis
vallenata.  
Por Roger David Bermúdez V.                           

7

El machismo en las canciones vallenatas.
Por Luis Carlos Ramírez Lascarro

“Suéltala pa'que se defienda”: Lisandro
Mesa y Los Corraleros de Majagual.
Por Marina Quintero Quintero

17

31
“Nandito el Cubano”.
Por Julio Oñate Martínez 

39

El vallenato a lo Russo: Entrevista 
Por Abel Medina Sierra 

Reseña: Un paseo por la canción
festivalera
Equipo Revista La Gota Fría

45

55

La G
ota Fria



Introducción 

La distinción entre “diatónico” y “cromático” revela que son categorías teóricas formuladas siglos 
antes de la organología moderna. De hecho, estos conceptos son la base de la teoría de la música 
de occidente. Sus orígenes se remontan a los tetracordios griegos y a la tradición pitagórica y 
atraviesan la formación del sistema estándar moderno —el temperamento igual de doce partes 
(12-TET)— o “cromático” que alude al uso de los doce semitonos, mientras que “diatónico” designa 
conjuntos de siete notas en torno a una tonalidad. 

Este sistema no surgió de manera aislada, sino como culminación de siglos de experimentación y 
debate, durante los cuales coexistió y evolucionó una enorme diversidad de afinaciones y tempera-

1mentos. De los más de 180 sistemas históricos documentados por autores como Javier Goldáraz  
—que van desde las relaciones puras de la entonación justa hasta los intrincados repartos de 
comas en los temperamentos mesotónicos e irregulares—, la práctica actual en occidente se ha 
decantado mayoritariamente por el 12-TET, condensando aquella vasta paleta en un sistema 
dominante para la mayoría de instrumentos y géneros.

Este artículo propone una reflexión musicológica sobre las posturas que rodean al acordeón 
estándar o canónico del género vallenato: el Hohner Corona III de la marca alemana Hohner. A lo 
largo del tiempo se han emitido diversos pronunciamientos sobre sus posibilidades musicales y ha 
predominado la opinión de que se trata de un instrumento “limitado” por su diseño diatónico. Sin 
embargo, persiste la ausencia de un estudio que, con rigor, lo sitúe en la encrucijada de tres planos: 
la teoría musical (diatónico/cromático, posibilidades armónicas y disponibilidad real de alturas), la 
organología (bisonoridad, disposición por filas, mecánica del aire y restricciones de digitación) y, de 

La G
ota Fria

7EL ACORDEÓN HOHNER CORONA III: ¿DIATÓNICO
 O CROMÁTICO? UNA ACLARACIÓN DESDE LA

TEORÍA MUSICAL, LA ORGANOLOGÍA Y LA PRAXIS 
VALLENATA.

Roger David Bermúdez V.
(Musicólogo, músico, docente del área de vallenatología, Universidad de La Guajira)

1. Javier Goldáraz, Afinación y temperamentos históricos, Alianza Editorial, 2.ª edición, 2004; 3.ª reimpresión, 2019. Véase 
especialmente: “División tetracordal. Géneros” y “Aritmética pitagórica. Teoría de las medias”, donde se fundamentan 
la distinción terminológica y la pluralidad histórica de sistemas.



manera especial, la praxis vallenata, donde las 
prácticas, los repertorios y las lógicas perfor-
mativas lo moldean y transforman el instru-
mento. 

Desde esta perspectiva, el objetivo es reconsi-
derar la supuesta “limitación” y esclarecer 
cómo interactúan el diseño, la teoría y la 
cultura para definir lo que el Corona III puede 
—y, de hecho, hace— en la praxis vallenata, 
donde esos rasgos se convierten en recursos 
expresivos .

Diatónico y cromático: breve marco teórico

En teoría musical, diatónico alude a conjun-
tos de siete notas organizadas en torno a una 
escala mayor o menor y sus modos (jónico, 
dórico, frigio, lidio, mixolidio, eolio y locrio), 
constituyendo el marco tonal básico con sus 
funciones y jerarquías; en cambio, cromático 
designa el empleo de los doce semitonos del 
sistema templado, extendiendo el vocabula-
rio mediante alteraciones, notas de paso, 
color armónico y modulaciones; la distinción 
es fundamental para entender melodía, 
armonía y forma, razón por la cual los manua-
les de teoría la abordan desde los primeros 
capítulos. Abromont (2009), Cayo (2016), 
Pizton (1991)En términos estrictamente 
teóricos, cuando un instrumento es diatónico, 
su dominio de alturas disponibles en la octava 
se limita a un conjunto de siete notas, sin 
acceso a las cinco restantes, las cromáticas. 
Bajo esta premisa, un instrumento diatónico 

está incapacitado para realizar cromatismos 
por carencia ontológica de elementos: simple-
mente no dispone de todas las alturas requeri-
das. La analogía puede ser directa con la 
aritmética: una calculadora diseñada solo 
para operar con números enteros no puede 
procesar decimales, porque su dominio 
excluye la parte fraccionaria; no es un proble-
ma de procedimiento, es un problema de 
conjunto. En teoría, donde faltan las alturas 
cromáticas, no hay cromatismo posible. En el 
Hohner Corona III, esas alturas no faltan: 
están accesibles, pero no de la manera que 
están organizadas en el acordeón unisonoro.

En términos estrictamente teóricos, cuando 
un instrumento es diatónico, su dominio de 
alturas disponibles en la octava se limita a un 
conjunto de siete notas, sin acceso a las cinco 
restantes, las cromáticas. Bajo esta premisa, 
un instrumento diatónico está incapacitado 
para realizar cromatismos por carencia onto-
lógica de elementos: simplemente no dispone 
de todas las alturas requeridas. La analogía 
puede ser directa con la aritmética: una 
calculadora diseñada solo para operar con 
números enteros no puede procesar decima-
les, porque su dominio excluye la parte frac-
cionaria; no es un problema de procedimien-
to, es un problema de conjunto. En teoría 
pura, donde faltan las alturas cromáticas, no 
hay cromatismo posible. En el Hohner Corona 
III, esas alturas no faltan: están accesibles, 
pero no de la manera que están organizadas 
en el acordeón unisonoro.

8

¿Qué es diatónico desde la organología de 
la historia del acordeón Corona III de 
Hohner?

Cuando Cyrill Demian patenta en Viena (1829) 
su “acordeón”, concibe un instrumento 
acompañante con pocos botones que, al abrir 
o cerrar el fuelle, activan acordes completos 
prefijados pensado para que, personas con 
poca formación musical, pudieran acompañar 
marchas y canciones con armonías prefijadas

Poco después, en 1831, Isoard Mathieu en 
París modificó el diseño de Demian, reempla-
zando los acordes por notas individuales, 
también bisonoras (abriendo producen un 
sonido diferente al de cerrar el fuelle), pero 
organizados para sonar de manera diatónica, 
o sea por tonos. Este es el nacimiento del 
acordeón “diatónico”, desde la perspectiva 
organología. Esta evolución mantuvo la lógica 
de un diseño que priorizaba la facilidad para 
tocar melodías y armonías en tonalidades 
diatónicas específicas, y esto lo hizo muy 
popular en la música tradicional y folclórica 
por su sencillez y comodidad. 

Más que delimitar su “alcance de alturas”, la 
rotulación “acordeón diatónico” en los 
manuales de Hohner describe una categoría 
organológica: la ergonomía y arquitectura del 
instrumento (bisonoridad y disposición en 
filas mayores) mediante la cual se producen 
las notas. Sin embargo, en el argot popular 
esa etiqueta se ha interpretado como si 
diatónico hiciera referencia a la imposibilidad 
de ejecutar las doce alturas de la escala 
cromática en el Corona III, bajo, el argumento 
de que: “si Hohner dice que es diatónico, no 
puede ser cromático”. Esta lectura es equívo-
ca. La clasificación diatónica alude al modo de 
acceso a las alturas y no, per se, a la inexistencia 
de las notas cromáticas. 

De hecho, el Corona III, a lo largo de su tesitu-
ra y mediante las combinaciones propias de 
su mecánica, puede realizar las doce notas 
cromáticas; lo “diatónico” nombra su diseño, 
no limita su cromaticidad efectiva. La anterior 
afirmación se puede comprobar en el mismo 
manual de la Hohner en la página 12:

Organizado de manera diatónica, como indica 
la flecha naranja, se indica la nota que 
produce cada botón en ambas direcciones del 
sonido al abrir y al cerrar el fuelle, evidencian-
do la bisonoridad del instrumento y, además, 
diez notas cromáticas: botones 1 (2), 5, 9, 11 
(2), 22 (2), 25 y 29 del teclado inferior.  En el 
teclado cromático, las notas están organiza-
das de manera cromática como indica las tres 
flechas color naranja y es unisonoro. Note que 
los botones del teclado superior están dividi-
dos. La nota en la parte superior se produce 
cerrando y la inferior abriendo el fuelle. Los 
acordeones organizados en orden cromático 
producen la misma nota abriendo o cerrando.

Como se aprecia en el propio manual de 
Hohner, el teclado melódico detalla la ubica-
ción de cada nota, lo que permite corroborar la 
presencia efectiva de todas las alturas de la 
escala cromática. De ahí que la clasificación 
“diatónica” describa, ante todo, una ergono-
mía y una lógica de acceso a las notas; no 
niega la cromaticidad del instrumento, pero sí 
explica por qué ciertas combinaciones armó-
nicas y algunos pasajes cromáticos resultan 
más laboriosos que en un teclado estricta-
mente cromático de acción unisonora. 

La G
ota Fria

9

La
 G

ot
a 

Fr
ia

Figura 1. Diferencia conceptual entre escala diatónica y cromática. La escala diatónica (mayor/menor) emplea
siete notas por octava con un patrón fijo de tonos y semitonos; la escala cromática utiliza las doce alturas
disponibles por octava, encadenando semitonos consecutivos (en 12-TET, intervalos iguales).

Figura 2. Portada incluida en los manuales que
vienen en el estuche del Hohner Corona III. La
imagen rotula explícitamente al instrumento como
“acordeones diatónicos”.



Ahora bien, en la práctica vallenata, y en otras 
tradiciones musicales que utilizan este acor-
deón, estas particularidades no constituyen 
una dificultad interpretativa, sino un rasgo 
identitario: condicionan acentos, articulacio-
nes y giros melódicos característicos, al 
tiempo que abren la posibilidad de expandir el 
vocabulario mediante recursos técnicos 
propios de este instrumento.

Limitaciones armónicas versus posibilida-
des cromáticas

La disposición bisonora y en filas impone 
restricciones a ciertas simultaneidades 
(voicings) y a la dirección del fuelle, lo que 
puede volver inviables algunos acordes en 
posiciones específicas aun cuando todas las 
alturas existan. En otras palabras: la disponi-
bilidad de las 12 notas está garantizada para el 
discurso melódico, pero la ejecución de 
acordes depende de que sus notas coincidan 
en una misma dirección de aire y en digitacio-

nes practicables. Por eso, encontramos 
pasajes cromáticos completamente viables en 
la línea melódica, mientras que determinados 
acordes (p. ej., Cm6 en posición fundamental) 
resultan impracticables, aunque sí son posi-
ble en otra inversión o disposición. El proble-
ma, pues, no es de 'falta de notas', sino de 
simultaneidad y acceso.”

Ahora bien, un instrumento puede ser cromá-
tico sin ser polifónico o armónico: la flauta, la 
trompeta o el clarinete y muchos más, no 
producen notas simultáneas y, aun así, reco-
rren los doce semitonos del sistema. En esa 
línea, el Corona III, además de ser cromático 
en su discurso melódico, permite ciertas 
simultaneidades: terceras y sextas, drones 
(notas pedal) y el uso de bajos y acordes 
preconfigurados. Por eso, sus límites relevan-
tes no son la disponibilidad de alturas, sino 
las condiciones ergonómicas (digitaciones, 
dirección del fuelle, disposición de botones) y 
armónicas (variedad y flexibilidad de acordes 
posibles).10

Desde una perspectiva melódica, cualquier 
sucesión cromática resulta plenamente 
posible en el acordeón Hohner III coronas, ya 
que las notas se ejecutan de manera sucesiva y 
no simultánea. El intérprete dispone del 
tiempo suficiente para alternar entre la 
apertura y el cierre del fuelle, accediendo así a 
todas las alturas requeridas, incluso aquellas 
que solo están disponibles en una única 
dirección del aire, como el Mi bemol en el 
primer botón de la hilera externa, que única-
mente puede producirse al abrir el fuelle. En 
cambio, desde una perspectiva armónica, la 
situación varía: en la formación de acordes las 
notas deben emitirse simultáneamente, pero 
cuando requieren direcciones opuestas del 
fuelle —algunas al abrir y otras al cerrar— el 
resultado es armónicamente imposible. Tal es 
el caso del acorde Do menor con sexta (Cm6), 
cuya estructura (Do–Mi♭–Sol–La), combina 
notas que no pueden producirse al mismo 
tiempo en una única dirección de aire. Por 
tanto, el acordeón Hohner III presenta posibi-
lidades melódicas plenas, pero limitaciones 
armónicas propias de su mecanismo, permi-
tiendo cualquier secuencia melódica cromáti-
ca mediante la alternancia del fuelle, aunque 
restringiendo la ejecución de ciertos acordes 
cuya simultaneidad resulta prácticamente 
inviable. Pero este mismo acorde en primera 
inversión es posible pues todas las notas se 
encuentran abriendo el fuelle

La capacidad cromática del instrumento no 
debe confundirse con el repertorio o la técnica 
habitual de sus intérpretes. Que muchos 
acordeoneros no ejecuten la escala cromática 

no invalida que el Corona III disponga de los 
doce semitonos. En todo caso, los límites 
observados responden más a pedagogía y 
estética de género que a carencias organológi-
cas.

La corona III de Hohner: ¿completo o 
incompleto?

Un calificativo frecuente en la región sobre el 
Hohner Corona III es que es “incompleto” o 
“de juguete”, sin especificar el referente de 
comparación. Si se toma como criterio la 
capacidad armónica, en el conjunto ilustrado 
en la figura 5, de 34 instrumentos, solo seis 
tienen posibilidad de construir acordes; los 
restantes 28 son melódicos y no admiten 
simultaneidades, mientras que el Hohner 
Corona III sí posibilita acompañamientos y 
combinaciones simultáneas más allá de lo 
básico. 

Ahora bien, si el criterio fuera la tesitura, 
ningún instrumento del cuadro iguala la 
extensión del piano; ¿deberían, por ello, 
considerarse “incompletos”? El piano, por su 
diseño, puede realizar acordes de hasta diez 
notas; el Hohner Corona III, por su parte, 
ofrece recursos que el piano no tiene, como la 
producción de equísonos mediante registros y 
disposición de lengüetas, vibración del fuelle, 
etc. La noción de “incompletitud” depende del 
parámetro elegido (tesitura, polifonía, timbre, 
ergonomía) y no constituye un juicio absoluto 
sobre la idoneidad del instrumento para su 
repertorio ni sobre su condición cromática.

La G
ota Fria

11

La
 G

ot
a 

Fr
ia

Figura 3. Teclado superior. Teclado melódico del acordeón Hohner Corona III (31 botones). 

Figura 4.



Se observa que la tesitura del piano abarca la 
de la mayoría de los instrumentos —incluidas 
las voces humanas—, las cuales pueden 
realizar cromatismos aun sin disponer de 
teclados de afinación determinada ni capaci-
dad armónica. Esta comparación ilustra que la 
cromaticidad se refiere a la disponibilidad de 
alturas y no depende de la posibilidad de 
producir acordes simultáneos, lo que es 
imposible para los humanos a menos que se 
arme un coro para lograr armonía. Somos 
individualmente cromáticos, pero no armóni-
cos. El acordeón nos tiene ventaja en lo 
armónico; pero lo aventajamos en tesitura.

Comparar cualquier instrumento con el piano 
conduce a un falso problema de 'completitud'. 
El piano posee la mayor tesitura y una polifo-
nía amplia, pero ese parámetro no convierte 

en 'incompletos' a los demás instrumentos. 
La completitud es funcional: depende del rol 
acústico, expresivo y técnico para el que cada 
instrumento fue diseñado o asumido por una 
cultura². En ese marco, el Hohner Corona III es 
cromático en sentido melódico —dispone de 
los doce semitonos en su tesitura— y, ade-
más, semiarmónico, al permitir simultaneida-
des básicas. No iguala la extensión ni la 
polifonía del piano, pero tampoco necesita 
hacerlo para cumplir con solvencia su misión 
estética dentro del repertorio vallenato y de 
otras estéticas de la música popular. 

De modo que, conocer las posibilidades 
reales del acordeón lo sitúan en ventaja frente 
a unos y en desventaja frente a otros, según el 
criterio comparativo que se adopte. Si el 
parámetro es la autonomía performativa 

12

(capacidad de sostener bajo – acordes – 
melodía por un solo intérprete), el Corona III 
ofrece ventajas frente muchos instrumentos 
monofónicos; si el parámetro es la polifonía 
densa o la extensión extrema, quedará por 
debajo de un piano u órgano. Si se compara la 
portabilidad y el carácter tímbrico con acentos 
rítmicos propios de la bisonoridad, el Corona 
III ofrece un sello expresivo difícil de replicar; 
si se exige cromatismo inmediato sin cambios 
de dirección ni cruces de filas, un teclado 
cromático unisonoro será más directo; pero si 
la estética requiere de la sonoridad del cam-
bio de fuelle el llevaría ventaja sobre el uniso-
noro. En suma, su “completitud” es contex-
tual: brilla allí donde su diseño sirve al lengua-
je —como en el vallenato— y no necesita 
equivaler a otros instrumentos para cumplir, 
con eficacia, su función estética.

En suma, lo importante es que nuestras 
escue las  —y muy  espec ia lmente  la 
Universidad de La Guajira, por su papel en la 
tradición vallenata— aborden con rigor 
ambos planos: reconocer que el acordeón es 
cromático en sentido teórico y, además, 
semiarmónico en su práctica, y dejar de 
difundir “diatónico” como sinónimo de 
limitación cromática. Urge una formación que 
unifique teoría e implementación: fundamen-
tos de historia y teoría musical (cromatis-
mo/diatonismo en su acepción estricta), 
mapeo técnico del teclado bisonoro y estrate-
gias pedagógicas para integrar ese conoci-
miento a la estética vallenata. Solo así los 
nuevos intérpretes dominarán el tema desde 
la teoría y podrán aplicarlo con pleno rigor en 
su creación y desempeño artístico, ampliando 
las posibilidades expresivas del género de la 
mano de su desarrollo estético.

Cromatismo en la praxis vallenata.

Si el acordeón fuera diatónico, como lo 
afirman o lo entienden muchos, un subtítulo 
como este no sería viable. De poco valdría el 
debate si la práctica no lo refrendara: las notas 
cromáticas han estado presentes, de forma 
sostenida, como recurso estético en la música 
vallenata. Se evidencian en introducciones, 

enlaces modales, bordaduras, apoyaturas y 
giros melódicos que incorporan alteraciones 
fuera del sustrato diatónico, como muestran 
grabaciones de intérpretes canónicos —Israel 
Romero, Orangel Maestre— y apuestas más 
exploratorias como la de Andrés “El Turco” Gil. 

Estos ejemplos no solo prueban la disponibi-
lidad de las doce alturas en el Corona III, sino 
que confirman su funcionalidad expresiva 
dentro del estilo. Por ello, la enseñanza debe 
partir del repertorio: identificar, transcribir y 
ejercitar pasajes cromáticos reales, integran-
do su lógica técnica (rutinas de empuje/tire, 
cruces de filas, vibratos) a la comprensión 
histórica y teórica que lo sustenta. Solo así la 
cromaticidad dejará de ser una abstracción y 
se consolidará como competencia estilística 
del acordeonista vallenato.

Ahora bien, la práctica vallenata y de otras 
músicas populares se han enfocado más en el 
cromatismo de paso y no tiene la obligación 
estética de cromatizar al modo del romanticis-
mo pianístico o del jazz. Cada tradición decide 
cómo integrar ese recurso según su estética. 
Esto conlleva, por supuesto, una mirada con 
cierto desdén en algunos académicos que 
creen que la lógica ideal del cromatismo es la 
de Chopin, Liszt, Wagner, etc. En este marco, 
conviene observar cómo el cromatismo se 
integra en el vallenato de manera situada: 
como recurso de paso, cromatismos transito-
rios, enlace y color, no como programa absolu-
to estético con la convicción de que un instru-
mento o género musical debe utilizar todas las 
posibilidades cromáticas disponibles de 
manera exhaustiva y prominente, como si 
fuera un ideal universal de "completitud". El 
debate no está centrado en la intensidad de 
uso, si no en posibilidad de uso.

Para ilustrar de manera concreta cromatismos 
en la praxis vallenata, presento a continuación 
un pasaje tomado de la introducción del 
paseo “Tú y el mar” (Tomás Darío Gutiérrez), en 
la versión de Orangel Maestre y Silvio Brito. El 
fragmento evidencia el uso de alteraciones de 
paso y enlaces modales dentro de la lógica 
bisonora del Corona III: aparecen apoyaturas y 
bordaduras que recorren alturas fuera del 

La G
ota Fria

13

La
 G

ot
a 

Fr
ia

2. Javier Goldáraz, Afinación y temperamentos históricos, Alianza Editorial, 2019. 

Figura 5. Teclado del
piano con indicación de
frecuencias y alcance
relativo de diversos
instrumentos. 



sustrato estrictamente diatónico, resolviendo 
con naturalidad hacia los grados estructurales 
de la tonalidad.

En esta obra, “El Pangue” Maestre, utiliza en 
su totalidad las doce notas de la escala cromá-
tica. En este pasaje en Do mayor, emplea tres 
cromatismos puntuales que intensifican la 
dirección melódica sin salir de la lógica 
bisonora del Corona III. El Sol# (B11, abrir) 
actúa como apoyatura/enlace hacia la nota 
diatónica contigua; el Fa# (B11, cerrar) funcio-
na como paso entre Fa y Sol, creando un 
empuje rítmico por el cambio de aire; y el Re� 
(B22, abrir) es una aproximación ascendente 
que resuelve con naturalidad en Mi, tercera de 
la tonalidad. La alternancia empuje/tire 
aporta microacentos que colorean el fraseo y 
facilitan la realización de estos enlaces cromá-
ticos dentro del pulso vallenato. Más allá de 
“mostrar que se puede”, el ejemplo muestra 
para qué se usa. Este fragmento lo puede oír 
en los segundos iniciales de la obra.

Como se puede notar, este debate no es un 
capricho terminológico: tiene utilidad estéti-
ca, pedagógica y situada. Desde la musicolo-
gía —y con mayor razón desde la vallenatolo-
gía— no puede seguir abordándose con 
imaginarios ni con precariedad conceptual. La 
cuestión es crucial porque el cromatismo, 
entendido teóricamente como el uso de los 
doce semitonos, ilumina y legitima rutas 
interpretativas ya inauguradas en el vallenato: 
desde los trazos magistrales de Israel Romero 
en “Lleno de ti” y “Esa” y Orangel Maestre en “Tú y 
el mar”, donde ambos articulan los tres recur-
sos del acordeón vallenato (emulación, las 
estructuras martinecianas y la innovación o 
lirismo estético-musical), hasta la apuesta del 

maestro Andrés “El Turco” Gil por un cromatis-
mo decidido, aunque distanciado de la estéti-
ca canónica del género. 

Estas experiencias muestran que el instru-
mento posee —y los intérpretes pueden 
explotar— una capacidad cromática real. Por 
eso, el debate debe anclarse en la teoría e 
historia musical (de Arquitas y Euclides en 
adelante) y no en rótulos comerciales ni en 
objeciones de “limitaciones armónicas” que, 
en nada, restringen las posibilidades cromáti-
cas del acordeón. Hohner no fija definiciones 
teóricas; corresponden a la tradición musico-
lógica y al análisis riguroso del repertorio y la 
práctica.

Lo verdaderamente notable del Hohner 
Corona III es que, dentro de su tesitura, no 
sólo es plenamente cromático en sentido 
teórico y práctico, sino que además supera 
ampliamente a todos los instrumentos de 
viento representados en la tabla del piano por 
sus posibilidades armónicas reales. Los 
instrumentos de viento —aunque cromáticos 
en su extensión melódica— son esencialmen-
te monofónicos: pueden emitir una sola nota a 
la vez, sin generar intervalos simultáneos ni 
acordes completos, y aun así no son conside-
rados “incompletos” y, de hecho, no lo son. El 
acordeón, en cambio, posee una doble natura-
leza melódica cromática y armónica, capaz de 
articular desde simples terceras hasta cuatria-
das de séptima y acordes extendidos, erigién-
dose en un instrumento polifónico, autónomo 
y portátil.

Dicho de otro modo, mientras los instrumen-
tos de viento recorren el cromatismo única-
mente en línea horizontal (sonido sucesivo), 14

el Corona III lo explora en doble dimensión: 
horizontal y vertical, desplegando melodías y 
armonías en simultáneo. Este hecho lo sitúa 
en un lugar excepcional dentro de los instru-
mentos de lengüeta libre: un dispositivo 
bisonoro que, aun basado en un diseño 
arquitectónico diatónico, manifiesta una 
cromaticidad absoluta acorde con su tesitura 
y una riqueza armónica inalcanzable para la 
mayoría de los instrumentos melódicos 
tradicionales.

¡Arriba el acordeón! En teoría y en práctica, el 
Hohner Corona III es plenamente cromático. 
La evidencia organológica, así como el 
manual oficial de Hohner (p. 12), demuestran, 
inequívocamente, que el cromatismo está 
presente dentro de su tesitura. Por eso, la 
pregunta no es si el instrumento puede 
ejecutar cromatismos, sino qué debe enten-
derse cuando Hohner lo categoriza como 
“diatónico”.

En suma, reconocer la cromaticidad del 
Hohner Corona III no es una concesión retóri-
ca, sino una conclusión fundada en teoría 
musical y organología: diatónico en su arqui-
tectura y ergonomía, cromático en su disponi-
bilidad efectiva de alturas y en su praxis 
interpretativa. Asumir esta complejidad 
redefine la percepción del acordeón vallenato 

en el ámbito académico y musical, pues al 
documentar sus orígenes, analizar sus técni-
cas y desarrollar una gramática propia del 
cromatismo —ajustada a sus digitaciones 
bisonóricas, a la lógica del fuelle y a su semiar-
monicidad— se sientan las bases para una 
comprensión más profunda y una enseñanza 
más enriquecedora. Este esfuerzo, que articu-
la historia, teoría y práctica, permitirá que el 
acordeón vallenato sea finalmente reconoci-
do en toda su dimensión expresiva y armóni-
ca, consolidando su lugar como instrumento 
de inmensa riqueza y pilar fundamental de 
nuestra identidad cultural.

La G
ota Fria

15

La
 G

ot
a 

Fr
ia

Figura 6. Fragmento de la introducción del paseo “Tú y el mar”, de Tomás Darío Gutiérrez, interpretado por
Orangel Maestre. Se observa el uso de las alteraciones Sol#, Fa# y Re#, encerradas en círculo, son alturas que
resultan inaccesibles en un instrumento estrictamente diatónico. 

REFERENCIAS

Abromont, Claude. Teoría de la música: una guía. México: 
Fondo de Cultura Económica, 2009.

Goldáraz, Javier. Afinación y temperamentos históricos. 
Madrid: Alianza Editorial, 2019.

Randel, Don Michael, ed. Diccionario de Música de Harvard. 
4.ª ed. Cambridge, MA: Harvard University Press, 2003.

Cayo, Juan Sebastián. Armonía moderna. Valparaíso, 
Chile: Ediciones Universitarias de Valparaíso, 2016.

Pistón, Walter. Armonía. Barcelona: Editorial Labor, 
1987.

Hohner. Manual para acordeones diatónicos. Trossingen: 
Hohner, s.f.



Introducción

El vallenato, como expresión musical profundamente arraigada en el Caribe colombiano, ha sido 
ampliamente estudiado desde perspectivas históricas, estéticas y sociológicas. Sin embargo, sus 
representaciones de género han recibido menor atención crítica, a pesar de ser un componente 
central de sus narrativas y de su imaginario colectivo. Este texto propone una lectura del vallenato 
desde la perspectiva de los estudios de género, identificando los modos en que se reproducen y 
naturalizan distintas formas de masculinidad —desde el machismo más hostil hasta las formas 
más sutiles de dominación simbólica— en las letras de sus canciones. Lejos de buscar una censu-
ra, se trata de abrir una conversación sobre los valores que estas representaciones transmiten, su 
función en la configuración de identidades sociales y las posibilidades de transformación cultural 
que ofrece el mismo repertorio vallenato.

Una presencia constante

Para comprender cómo se manifiestan las representaciones de género en el vallenato, es necesario 
reconocer primero la centralidad discursiva que la música tiene en la producción cultural del Caribe 
colombiano, dado que esta —y otros discursos— no reflejan simplemente la realidad social que 
existe fuera de ellos: más bien, la propia realidad social se constituye en esas prácticas discursivas. 
Pues, como anota McClary (1991): "...es también en el terreno de estos discursos donde los mode-
los alternativos de organización del mundo social son presentados y negociados. Es aquí donde 
sucede el continuo proceso de formación social” (p. 21).

La G
ota Fria

17

EL MACHISMO EN LAS CANCIONES VALLENATAS

Luis Carlos Ramírez Lascarro
(Escritor, historiador y gestor patrimonial)



Las canciones vallenatas, como todos los 
productos culturales, no sólo transmiten 
información, sino que contribuyen a crear, 
transmitir y mantener construcciones sociales 
e ideológicas, reflejando en sus letras la 
herencia cultural de un significativo grupo de 
la sociedad en la que son producidas, repro-
ducidas y disfrutadas, debido a que:

Ÿ El vallenato más allá de ser una expresión 
musical […] es una forma de interpreta-
ción del mundo, desde una ética particu-
lar en la que, las letras de las canciones 
vallenatas se constituyen en un elemento 
fundamental para entender los sistemas 
éticos de toda una región que a partir de 
lo popular y lo cotidiano construyen sus 
imaginarios poéticos basados en cos-
tumbres y valores como el machismo, el 
honor y el goce entre otros, que en buena 
medida son interpretados por un sujeto 
cultural que habla a nombre de toda una 
colectividad a partir de unas categorías 
mentales. (Ariza, 2010, pp. 92 – 93).

El discurso machista se encuentra en las 
canciones vallenatas a veces de manera 
explícita y otras no tanto, pero siempre es 
frecuente, innegable, y se puede encontrar a lo 
largo y ancho de toda la discografía de la 
música vallenata, aunque esté bastante 
extendida la idea de que sólo las canciones 
recientes, de la denominada Nueva ola son 
misóginas, pero no las clásicas. No obstante, 
estudios como el de Rivas Otero (2016) y 
Medina Sierra (2020) evidencian que las 
canciones vallenatas desde sus orígenes han 
transmitido discursos sexistas, ya sea 
mediante micromachismos (Bonino, 1998) o 
mediante formas más explícitas de coerción 
simbólica.

Esta focalización en la revisión de la existencia 
o no de una carga afectiva negativa en las 
canciones vallenatas es uno de los elementos 
que más dificulta la aceptación de la presencia 
de diversas formas de machismo y sexismo en 
el amplio repertorio vallenato, desde el más 
hostil y deplorable, hasta el que pasa desaper-
cibido, enmascarado en la tradicional ideali-
zación de las mujeres como esposas, madres y 
objetos románticos. 

Herencia cultural

Antes de entrar a hablar del machismo propia-
mente dicho, es necesario hablar del sexismo 
y su presencia innegable en nuestra cultura. 
Se define, de acuerdo a Garaigordobil y Aliri 
(2011) “como una actitud discriminatoria 
dirigida a las personas en virtud de su perte-
nencia a un determinado sexo biológico, en 
función del cual se asumen diferentes caracte-
rísticas y conductas” (p. 332).

Una manifestación típica del sexismo en 
nuestra cultura se da en la creencia de que los 
hombres no deben llorar, pues se considera 
que el llanto es una conducta propia de las 
mujeres. Otra muy común es la utilización de 
la comparación de hombres con mujeres, a 
manera de insulto, pues cualidades femeni-
nas, como la debilidad, dependencia y sumi-
sión, son estigmatizadas.

18

Esta muestra de rechazo de lo femenino, por 
temor a volverse similar a la mujer, es parte de 
lo que explica el abierto rechazo y el enconoso 
desprecio de muchos tradicionalistas por el 
despectivamente llamado “vallenato llorón”, 
como reflejo de su amenaza a la masculinidad 
hegemónica impregnada en el vallenato.

Estos roles de género provienen desde la 
antigüedad y hacen referencia a la construc-
ción social del hecho de ser hombre o mujer, 
las expectativas y valores, la interrelación 
entre hombres y mujeres y las diferentes 
relaciones de poder y subordinación existen-
tes entre ellos en una sociedad determinada 
(Arellano, R., 2003).

¿Cuál es la diferencia entre sexismo y machis-
mo? El término sexismo abarcaría cualquier 
ideología basada en la asociación de caracte-
rísticas cognitivas, conductuales o de cual-

La G
ota Fria

19

La
 G

ot
a 

Fr
ia

quier otro tipo con el sexo biológico, mientras 
que el machismo se refiere específicamente a 
una ideología según la cual el hombre es 
superior a la mujer. 

Ÿ El machismo se puede definir como un 
conjunto de creencias, actitudes y con-
ductas que descansan sobre dos ideas 
básicas: por un lado, la polarización de 
los sexos, es decir, una contraposición de 
los masculino y lo femenino según la cual 
no sólo son diferentes sino mutuamente 
excluyentes; por otro, la superioridad de 
los masculino en las áreas consideradas 
importantes por los hombres. (Castañe-
da, M., 2019, p. 16) 

Existen formas de relacionamiento que están 
arraigadas en nuestra sociedad y cultura, 
desde lo local hasta lo latinoamericano, por lo 



cual se puede considerar lógico y se llegan a 
aceptar como normales, por su cotidianidad, 
ciertos comportamientos que se encarnan y 
actualizan en las canciones vallenatas, las 
cuales, como hecho discursivo, expresan y 
contribuyen a mantener una serie de senti-
mientos, valores y expectativas compartidas 
por el grupo social identificado y representado 
en y con el vallenato.

Algunos de estos comportamientos son: la 
pretensión de dominio sobre los demás, 
particularmente sobre las mujeres; la rivali-
dad entre los hombres; la búsqueda de múlti-
ples conquistas sexuales; la necesidad de 
exhibir de manera constante ciertos rasgos 
supuestamente viriles, tales como el valor e 
indiferencia al dolor; y un desprecio más o 
menos abierto hacia los valores considerados 
femeninos.

Esta tensión no es ajena a otros géneros 
latinoamericanos. Por ejemplo, la ranchera ha 
sido ampliamente criticada por reforzar el 
modelo del hombre bravío, dolido, borracho y 
violento, que canta desde una masculinidad 
herida. Como analiza Herrera-Sobek (1990), 
en muchas canciones populares mexicanas, el 
abandono por parte de la mujer no se asume 
con resignación, sino como una afrenta al 
honor masculino que justifica la agresión 
simbólica o física. El bolero, por otra parte, 
—aunque a menudo es interpretado como 
una expresión hipersensible del amor— 
también ha sido analizado como un género 
que refleja y reproduce imaginarios machistas 
y relaciones de poder desiguales, cuyos 
discursos, como señala Peza (1994), perpe-
túan una educación amorosa y sentimental 
mitificada y desigual donde el sujeto que 
enuncia su amor es en general masculino y el 
objeto amoroso, en la mayor parte de estas 
expresiones, es la mujer. 

En géneros tan diversos como la cumbia 
villera, la bachata, la salsa, el bolero y el 
reguetón, las representaciones de las muje-
res, sus cuerpos y afectos, suelen estar cons-
truidas desde una perspectiva masculina 
dominante, tal como ocurre en el vallenato. 
En el caso de la cumbia villera, Vila y Semán 

(2006) muestran cómo las letras sexualizadas 
y cargadas de machismo pueden ser interpre-
tadas por los jóvenes como expresiones de 
humor, crítica o identidad, más allá de su 
literalidad. En la bachata dominicana, Pacini 
Hernández (1990, 1995) identifica una 
narrativa en la cual el hombre se presenta 
como víctima emocional, mientras la mujer 
aparece como objeto de deseo, de traición o 
de abandono. En la salsa y el bolero, Aparicio 
(1998) evidencia cómo la estructura musical y 
los discursos líricos refuerzan estereotipos de 
masculinidad herida o dominante, relegando 
a las mujeres a roles pasivos, decorativos o 
sumisos. Finalmente, en el reguetón, autores 
como Carballo (2006) y De Toro (2011) han 
documentado la fuerte presencia de la cosifi-
cación femenina, la representación pasiva de 
las mujeres en las letras y videoclips, y la 
reproducción de relaciones de poder atravesa-
das por el placer masculino, la dominación 
simbólica y la violencia verbal o gestual. En 
todos estos géneros, como también en el 
vallenato, resulta necesario reconocer tanto 
las formas tradicionales de sexismo como las 
fracturas, resistencias y resignificaciones 
posibles, considerando que las representacio-
nes de género constituyen un terreno en 
disputa atravesado por estructuras hereda-
das, discursos ideológicos, prácticas cultura-
les y procesos de transformación social.

Una muestra clara de la presencia de rasgos 
machistas en las canciones vallenatas se 
encuentra en el análisis realizado por José 
Manuel Rivas Otero a las canciones de 
Diomedes Díaz, encontrando que en el univer-
so de cuatrocientas canciones analizadas el 
16% de estas contienen letras machistas 
(Rivas, 2016, p. 12), porcentaje que cambia 
considerando las temáticas de las canciones, 
de tal manera que si se comparan las distribu-
ciones temáticas del total de canciones y de 
las canciones machistas se observa que sólo 
el 12% de las románticas son machistas frente 
al 40% de las autobiográficas. El hecho de que 
el machismo no se concentre exclusivamente 
en temas románticos refuerza el argumento 
del patriarcado como sistema de dominación 
cultural y refuta lo planteado por Escamilla et 
al. (2005), que es más frecuente encontrar 20

discursos machistas en las canciones román-
ticas. De igual manera, el mayor peso de 
elementos machistas en las composiciones 
autobiográficas puede relacionarse con la 
historia de vida del intérprete. (Rivas, 2016, p. 
12).

Las canciones vallenatas son un producto 
cultural que sirve de vehículo de expresión, 
entre otras cosas, de actitudes sexistas o 
machistas, en mayor o menor grado, lo cual 
las constituye en un “poderoso instrumento 
no solo de trasmisión sino de estructuración y 
objetivación de representaciones sociales en 
una sociedad, no solo reflejan, sino que crean 
imaginarios y representaciones” (Medina, 
2020, p. 11), a pesar de lo cual no se debe ni 
puede generalizar, etiquetando al género 
como machista en sí mismo – el estudio de 
Rivas lo corrobora al destacar que la gran 
mayoría de las canciones interpretadas por 
Diomedes Díaz no son machistas, a pesar de 
que se recurre con frecuencia a su repertorio 
para ejemplificar el machismo en el vallenato 
-, sino que se le debe entender como un reflejo 
de la sociedad que lo produce, reproduce y disfruta, en la cual están presentes estas 

actitudes, en primera instancia, y en una 
segunda instancia, se debe revisar individual-
mente las letras para identificar posibles 
posturas machistas y la manera en que estas 
se encarnan y circulan, contribuyendo a la 
naturalización que han alcanzado. 

Tipos de machismo

E l  p r o f e s o r  A b e l  M e d i n a  S i e r r a  e n 
Representaciones sociales de género en las líricas 
vallenatas (2020), realiza un acercamiento 
bastante interesante al tema de la presencia 
del sexismo y el machismo en las canciones de 
la música vallenata, identificando las influen-
cias económicas, musicales, sociales y cultu-
rales que determinaron el surgimiento, 
consolidación y/o desuso de las representa-
ciones acerca del género entre los vallenatófi-
los y haciendo visibles las ideologías, estereo-
tipos y creencias, que han situado y manteni-
do a hombres y mujeres en roles sociales 
desiguales con los cuales ellas han llevado 
siempre la peor parte.

La G
ota Fria

21

La
 G

ot
a 

Fr
ia



En esta obra se hace una división en cuatro 
periodos, que además de aplicarse al análisis 
de las letras se pueden aplicar al estudio de 
los aspectos musicales, interpretativos y 
contextuales de las canciones: “juglaresco 
campesino (desde los 50´s hasta mitad de los 
años 70´s), el lírico (desde mitad de los 70´s 
hasta mitad de los 80´s), el sensiblero urbano 
(desde mediados de los 80´s hasta el 2002) y el 
de Nueva Ola (desde 2003 hasta la actuali-
dad)” (Medina, 2020, p. 56).

Si bien se pueden considerar unas representa-
ciones y un tipo de lenguaje en cada uno de 
estos periodos o en algún autor en particular, 
no se puede encasillar a un autor en un perio-
do ni en un tipo de representaciones ni en el 
estilo de una época específica, tal como es el 
caso de Rolando Ochoa y Romualdo Brito, 
quienes en muchas de sus canciones fueron 
extremadamente machistas, pero también 
han tenido canciones en las que han venerado 
y exaltado a las mujeres o el caso de Omar 
Geles, quien pasó de ser uno de los autores 
principales del vallenato sensiblero a dominar 
el panorama en la Nueva ola.

A lo largo de estos cuatro periodos se mantie-
ne una imagen de la mujer ideal: mansa, 
hogareña, recatada, aguantadora, fiel y 
sometida, que se ilustra claramente en “Busco 
novia”, de Héctor Zuleta; se glorifica en “Mujer 
conforme”, de Máximo Movil; se canta en “Con el 
alma en las manos”, de Rafael Manjarrez y sirve 
de modelo en “Anticuado”, de Euro Díaz.

Debajo de este modelo ideal de mujer se 
esconden los prototipos de mujer-objeto, fiel, 
joven y 'ángel de la casa' (Rivas, 2016, p. 14), 
predominante en las canciones del periodo 
lírico, en las cuales se manifiestan formas 
benévolas de sexismo (Glick y Fiske, 1996) o 
machismo encubierto (Bonino, 1998), fre-
cuentemente enmascarados en un tono 
afectivo positivo, mediante el cual, sin embar-
go, se sigue limitando a la mujer a ciertos 
estereotipos de feminidad, los cuales deben 
ser aceptados por estas, satisfaciendo las 
necesidades de los varones, para hacerlas 
merecedoras de protección, idealización y 
afecto. De lo contrario, son fuertemente 
vilipendiadas, cuando menos.

22

En contraposición a estos estereotipos 
existen unos negativos, propios del machis-
mo coercitivo, aunque también se les puede 
encontrar en el micromachismo de crisis 
(Bonino, 1998), aquél que suele presentarse 
en momentos donde existe un desequilibrio 
de poder en la relación, con el fin de recuperar 
el mandato y se manifiesta con diversas 
conductas que reflejan a la pareja un estado 
decadente y humillante, con el fin de mante-
ner la relación emocional, pero siendo él el 
opresor, sin derecho a que la mujer se rebele 
contra este.

En este apartado, se destacan las canciones 
en las que el lamento masculino es utilizado 
como estrategia de control y la expresión de 
sensibilidad a menudo se trata de una forma 
encubierta de chantaje emocional. En estas el 
hablante lírico no acepta la decisión de la 
mujer y se muestra incapaz de lidiar con su 
autonomía afectiva o la pérdida del control 
ante una mujer que se sale del rol tradicional. 
Este sujeto, en lugar de asumir el conflicto 
relacional, lo convierte en fuente de desesta-
bilización, reforzando una concepción posesi-
va del amor, tal como lo expresa Efrén 
Calderón en “Qué será de mí”:

Tú no ves que mis ojos han llorado por ti,
tú no ves que sin ti ya no podría vivir.

Y de qué me ha valido llevarte yo en mí
si al final me ha tocado sufrir y sufrir.

Me has tenido en tus manos como un barco 
e' papel

que echas a la creciente y que no sabe qué 
hacer.

Me tienes en tus manos, en tus manos 
mujer,

teniéndolo todo, lo echas a perder.

Viendo que el tiempo, le quita tiempo,
a nuestro mundo y a nuestro amor,
¿Por qué le niegas vida a mi vida,
dando una herida a mi corazón?

El micromachismo coercitivo (Bonino, 1998), 
por otra parte, es el de más fácil identificación 
en las canciones vallenatas y el más encontra-

do en ellas. Se caracteriza porque mediante su 
uso el hombre se encarga de mostrar fuerza 
física, moral, psíquica o económica, con el fin 
de doblegar y minimizar a la mujer. 

Estas canciones incitan comportamientos 
discriminatorios, tales como el considerar a la 
mujer celosa por naturaleza, sin olvidar al 
arquetipo de la mujer interesada y el de la 
vaciladora o indolente y promiscua, con el 
cual se etiqueta a las mujeres que se salen del 
molde de la mujer ideal y se igualan al hombre 
en la parranda y promiscuidad. A esas, enton-
ces, se les amenaza con ser cortadas por “La 
tijera” de Luis Enrique Martínez; canceladas, 
dejadas, zafadas o abiertas por Fabián 
Corrales, Omar Geles o Rolando Ochoa, por 
hacerles perder dominio y autoridad, y, ade-
más, son vistas como plásticas en “Así no es ella” 
de Rafael Manjarrez o “La farandulera” de Fello 
Zabaleta.

Estas mujeres fatales son contrapuestas a las 
ideales del mismo modo que se confrontan lo 
urbano y lo rural, esta constante tensión se 
manifiesta en la supuesta moral laxa de las 
citadinas en oposición de la pureza endilgada 
a las pueblerinas. No es infrecuente la natura-
lización de los comportamientos machistas, 
principalmente los relacionados con la infide-
lidad y promiscuidad, para las cuales preten-
den más que comprensión impunidad, tal 
como lo hace Luis Enrique Martínez en “Amor y 
juegue”:

Aunque yo enamore y juegue
tú serás la preferida.

Entre todas las mujeres,
tú serás la consentida.

Esta idea del macho picaflor que presume su 
virilidad empleando la figura de un animal 
depredador, fue muy común en el periodo 
juglaresco, sea un gavilán, un zorro o un tigre 
que se acedia a las pollitas o palomitas, las 
cuales, por supuesto, espera que sean inma-
culadas, premios para su virilidad, de lo 
contrario, pasará a vituperarlas sin misericor-
dia.

La G
ota Fria

23

La
 G

ot
a 

Fr
ia



Un claro ejemplo de actitud moralista en las 
canciones vallenatas se ejemplifica con la 
pretensión de la mujer “inmaculada”, de la 
cual se obtiene su virginidad como premio de 
la virilidad. La falta de esta se sigue enten-
diendo, aún, como falta de honra y motivo 
para denigrar a la mujer. Esta posición la 
ofrece el compositor Jesús Abigaíl Martínez en 
la canción “Ceniza fría”, hecha famosa por los 
Chiches del Vallenato, donde dice:

No es que yo diga que eres sin valor.
Tú eres la misma y tal vez mejor,

pero es que ya yo no quiero.
Sinceramente no puedo,
el primero fue el primero,
ya de segundo no quiero.

Otro ejemplo de coerción en las canciones 
vallenatas se encuentra en aquellas en las que 
se muestran los derechos que el hombre cree 
tener para “gozar” y que la mujer no debe ni 
puede tener por ser mujer, tales como el 
derecho a embriagarse, a estar parrandeando 
y callejeando, a enamorar y tener relaciones a 
voluntad y a gastarse libremente lo que gana.

En el vallenato, en ocasiones, se ha pasado de 
la coerción moral a la incitación o confesión 
de la violencia física contra las mujeres, faceta 
que, si bien es menos frecuente, no deja de ser 
un indicador preocupante de ese lado oscuro 
de nuestra cultura que muchos quisiéramos 
no fuera cierto.

Si bien no se puede generalizar, como ya he 
comentado antes, no se puede negar la fre-
cuente oposición en la calidad de los juicios 
respecto a hombres y mujeres, así como la 
asimetría en la intensidad de estos, tal como 
lo mostraron Martínez y Esalas (2014) al 
analizar la representación discursiva de 
hombres y mujeres en siete canciones vallena-
tas, en donde identificaron que en casi todas 
las canciones la mayoría de los juicios positi-
vos recaían en el hombre, mientras que la 
mayoría de los negativos en la mujer.

Ÿ El análisis del corpus permitió identificar 
un total de 122 juicios. De éstos, los más 

frecuentes son los de Sanción social (99 
casos). Y entre éstos últimos, los más 
usuales son los de Integridad Moral (85 
casos). Además, se identificó la tenden-
cia a usar juicios negativos (68 casos). Al 
respecto, resulta interesante que sobre el 
hombre recaiga alrededor de un 65% de 
las evaluaciones positivas (31 casos), 
mientras que sobre la mujer recae poco 
más del 60% de las evaluaciones negati-
vas (54 casos) en los juicios de Sanción 
Social-Integridad moral. (Martínez y 
Esalas, 2014, p. 28).

A esto debe sumarse la mitificación de ciertos 
compositores y cantantes - muchos de ellos 
reconocidos por conductas violentas, posesi-
vas o abusivas en sus relaciones – que ha 
contribuido a perpetuar una imagen heroica 
del hombre vallenato: mujeriego, parrandero y 
dominante. Esto se refuerza en las canciones 
como en las biografías y anécdotas que 
circulan en la cultura popular. El machismo no 
solo está en las letras, sino en la puesta en 
escena de los actores sociales del vallenato.

La estigmatización al vallenato llorón

El exceso de sentimentalismo y la exposición 
pública del dolor amoroso han funcionado 
históricamente como marcadores de deslegi-
timación dentro del universo vallenato. 
Inicialmente, esto se relaciona con las cancio-
nes del periodo lírico trovadoresco y, actual-
mente, con las del periodo sensiblero (Medi-
na, 2020), estigmatizadas como “lloronas”. 
Detrás de esta etiqueta subyace una tensión 
profunda: la disputa entre los mandatos de la 
masculinidad hegemónica (Connell, 1995) 
—donde el hombre debe mostrarse fuerte, 
altivo y dueño de sus emociones— y la prácti-
ca artística que convierte, en gran parte de su 
repertorio, la vulnerabilidad masculina en 
materia prima de su poética. 

Al vallenato romántico clásico se le llamaba 
“abolerado”, mientras que al “llorón” se le ha 
denominado “abaladado” o “balanato”. Estas 
comparaciones buscan descalificar de, al 
menos, dos maneras: señalando a esas ver-24

tientes como menos auténticas por recibir 
influencias de géneros foráneos, en contrapo-
sición al vallenato considerado propio, puro y 
auténtico, y por la forma en que se expresan 
los sentimientos en las letras, tanto en la 
actitud del hablante lírico como en la interpre-
tación de los cantantes.

El problema del hablante lírico

Se estima que la actitud del hablante lírico 
dentro del texto determina que una canción 
sea “llorona” o no; sin embargo, esto no aplica 
como regla general en el vallenato. En el 
amplio repertorio del género se encuentran, 
con facilidad, canciones que relatan el amor 
flagelante, pasional y fatal de un hombre 
exhibicionista y desaforado, dispuesto a 
tragarse todo su orgullo e incluso a mendigar 
amor. Este masoquismo sentimental contras-
ta con la imagen del macho dominante y 
conquistador que la tradicionalidad ha 
promovido. Un ejemplo de esto se encuentra 
en “Regresa pronto” (1965) de Luis Enrique 
Martínez:

Desde que te fuiste linda mujer,
yo vivo sufriendo tu despedida,
solamente sufro por tu querer,

¿por qué no regresas pronto mi vida?

Para analizar la actitud del hablante lírico en 
estas composiciones, es necesario leerlas 
desprovistas de música y canto. Al dejar de 
lado la voz interpretativa, que comparte 
muchas similitudes entre el vallenato lírico y 
el romántico, se evidencia que la forma inter-
pretativa de los cantantes es un elemento 
clave a considerar.

Voces andróginas Vs Voces recias

El estigma, entendido a partir de Goffman 
(1963), permite comprender cómo la vulnera-
bilidad emocional masculina se convierte en 
marca desacreditadora. Este estigma no 
reside en una esencia de las letras, sino que 
surge de prácticas repetidas de exclusión que 
sancionan determinadas formas de expresión, 
condicionando la vulnerabilidad masculina a 

La G
ota Fria

25

La
 G

ot
a 

Fr
ia



su performatividad acústica (Butler, 1990), lo 
cual explica la importancia del timbre vocal en 
la percepción de lo “llorón”. 

En el vallenato se tolera al hombre dolido 
únicamente si su interpretación vocal —voz 
grave, fraseo rudo— reafirma la masculinidad 
hegemónica, mientras que cualquier desvia-
ción hacia timbres o arreglos asociados 
culturalmente con lo femenino es estigmatiza-
da como llorona. De este modo, el género no 
se limita a la performatividad de gestos o 
vestimenta, sino que también se articula a 
través de matices vocales y elecciones instru-
mentales que refuerzan la autoridad masculi-
na.

Por esto voces agudas o con matices “andrógi-
nos”, como las de Nelson Velásquez o Amín 
Martínez, son relegadas a lo sensiblero, 
mientras que voces graves y “recias”, como las 
de Luis Enrique Martínez o Diomedes Díaz, 
pueden interpretar temáticas igualmente 
desgarradas sin ser clasificadas como tales. 
Esta doble vara revela que el estigma no recae 
sobre el contenido emocional en sí, sino sobre 
la manera de representarlo cuando desafía los 
códigos de género que legitiman la masculini-
dad hegemónica. Estos mecanismos explican 
por qué la etiqueta de vallenato llorón se 
aplica de manera selectiva, regulando quién 
puede mostrar vulnerabilidad sin que ello 
erosione su legitimidad dentro del género.

El estigma como control de masculinidad

La crítica al “vallenato llorón” no solo busca 
desacreditar estéticamente a ciertos intérpre-
tes, sino también disciplinar culturalmente a 
los hombres que se atreven a expresar su 
fragilidad. Este estigma funciona como un 
dispositivo de control simbólico destinado a 
preservar la masculinidad tradicional. Sin 
embargo, su efecto puede ser paradójico: al 
cantar el sufrimiento y dar voz a la herida, los 
músicos subvierten, aunque sea parcialmen-
te, los límites de lo que se considera aceptable 
en el comportamiento masculino.

En este sentido, el vallenato llorón ofrece un 

espacio ambiguo. Por un lado, reproduce 
estereotipos machistas, pues muchas de sus 
letras siguen situando a la mujer como objeto 
de deseo o de disputa. Pero, por otro lado, 
habilita un registro emocional que contradice 
el mandato de dureza viril. El hombre que llora 
cantando revela, sin proponérselo, una grieta 
en el edificio de la masculinidad hegemónica. 
Lo que la crítica desprecia como debilidad 
puede leerse, entonces, como un acto de 
resistencia estética: la validación de un yo 
masculino que no teme mostrarse doliente, 
nostálgico o suplicante.

El estigma que ha pesado sobre el llamado 
vallenato llorón no puede desligarse de las 
lógicas machistas que atraviesan la cultura 
vallenata. El rechazo a la expresión abierta del 
dolor y la vulnerabilidad masculina, sanciona-
da como “feminización”, constituye otra 
manifestación del mismo sistema de coerción 
que define qué emociones son aceptables 
para los hombres. Así, la burla o descalifica-
ción del canto sentimental no es un hecho 
aislado, sino una pieza más de la maquinaria 
patriarcal que ha marcado históricamente las 
relaciones de género en el Caribe, trasladando 
sus códigos de dominación también al plano 
musical.

La participación femenina en el vallenato

A pesar del papel fundamental que las muje-
res han tenido en la configuración del campo 
musical vallenato -como público, como 
inspiración, como soporte de la industria- su 
presencia como autoras, intérpretes y sujetos 
representados con agencia ha sido histórica-
mente marginal. La escasez de compositoras 
reconocidas, de intérpretes canonizadas y de 
personajes femeninos con agencia en las 
canciones es un síntoma del androcentrismo 
estructural del género.

Sólo Rita Fernández Padilla ha logrado conso-
lidarse como compositora dentro del canon 
vallenato, aunque otras, como Hortensia 
Lanao, han ganado festivales prestigiosos. En 
lo interpretativo han sobresalido voces como 
Patricia Teherán, Adriana Lucía, Esmeralda 26

Orozco, Kissy Calderón, Lucy Vidal, Jadith 
Muegues y Marina Quintero. Entre las acor-
deoneras, destacan Fabri Meriño, Graciela 
Ceballos y Maribel Cortina, quienes han 
abierto camino a espacios como el Encuentro 
Vallenato Femenino y la categoría femenina 
del Festival de la Leyenda Vallenata. Sin 
embargo, estos avances aún no han logrado 
configurar un contrapeso significativo que 
reconfigure las relaciones de poder simbólico 
en el género.

Las nuevas voces femeninas que han surgido 
en años recientes, como Ana del Castillo y 
Natalia Curvelo, han introducido una forma 
distinta de habitar el vallenato, replicando, en 
algunos casos, actitudes tradicionalmente 
aplaudidas en los hombres, pero que en ellas 
generan rechazo, señalamiento y maledicen-
cia. Esta doble moral, profundamente arraiga-
da, evidencia que el problema no es el com-
portamiento en sí, sino el género de quien lo 
encarna.

En ese sentido, muchas de estas expresiones 
pueden leerse como formas de agencia y 
disputa del poder simbólico. Tal es el caso de 
Diana Díaz, la compositora más prolífica del 
vallenato contemporáneo, quien subvierte el 
rol femenino pasivo para asumir una actitud 
defensiva, confrontativa y, a veces, ofensiva 
frente a los hombres. Su voz —como la de 
muchas otras— desafía las estructuras de 
representación que han relegado a la mujer al 
papel de musa o víctima, para proponer 
nuevas posibilidades discursivas en el campo 
musical vallenato.

La G
ota Fria

27

La
 G

ot
a 

Fr
ia



Posibilidades de transformación

Como práctica cultural profundamente 
imbricada en las dinámicas simbólicas del 
Caribe colombiano, la música vallenata no 
solo expresa las experiencias emocionales y 
sociales de sus comunidades, sino que tam-
bién participa activamente en la reproducción 
de las estructuras normativas que configuran 
el orden de género. El machismo presente en 
sus letras, en sus representaciones escénicas 
y en las narrativas biográficas de sus protago-
nistas no constituye una anomalía dentro del 
género, sino una expresión coherente con los 
marcos ideológicos hegemónicos que lo 
sustentan.

Sin embargo, el campo vallenato también 
contiene, aunque de manera más difusa o 
emergente, una serie de rupturas, fisuras y 
contra-narrativas que abren posibilidades de 
resignificación. La presencia creciente de 
mujeres compositoras e intérpretes, así como 
la irrupción de discursos críticos desde los 

márgenes, incluidos algunos provenientes del 
análisis académico y del activismo cultural, 
permiten vislumbrar una disputa simbólica en 
curso. Este proceso, aún incipiente, pone en 
tensión los sentidos cristalizados del vallena-
to y abre la posibilidad de interrogar sus 
códigos desde nuevas éticas estéticas, afecti-
vas y políticas.

Interpelar el machismo en el vallenato no 
implica desechar el género ni desconocer su 
potencia expresiva. Más bien, se trata de 
asumir críticamente su historicidad, de 
desnaturalizar las lógicas de dominación que 
se han sedimentado en sus discursos, y de 
reconocer el potencial transformador que 
puede emerger cuando se otorgan nuevas 
voces y sentidos a sus prácticas.

Las canciones vallenatas, indudablemente, 
han reproducido, representado, legitimado y 
contribuido a mantener la dominación 
patriarcal y reafirmar el orden y los roles de 
género vigentes en nuestra cultura y sociedad, 

28

desde sus orígenes. Por esto, el machismo en 
la música vallenata no puede entenderse 
como un fenómeno aislado o accidental, 
perteneciente a épocas recientes. Superar 
este sesgo permitirá interrogar sus letras 
desde una perspectiva crítica que no solo 
posibilite replantear el lugar dado en el 
discurso hegemónico de la vallenatología a 
esta música en la construcción de las identi-
dades de género en el Caribe colombiano y en 
el país en general, sino que permita a sus 
actores, en particular a los compositores, 
decidir reforzar o debilitar los estereotipos y 
actitudes machistas como las enunciadas, ya 
que “la representación, el discurso y la prácti-
ca se generan mutuamente” (Abric, 1994). 

Conclusión

El análisis de letras, voces e interpretaciones 
revela que el vallenato funciona simultánea-
mente como vehículo de reproducción de 
estereotipos de género y como espacio de 
negociación de nuevas masculinidades y 
feminidades. La categoría del “vallenato 
llorón” evidencia cómo la expresión de la 
vulnerabilidad masculina ha sido estigmatiza-
da, pero también muestra que es posible 
subvertir normas culturales y emocionales 
históricamente rígidas. Reconocer estas 
tensiones no solo permite comprender mejor 
la construcción de la identidad masculina en 
el género, sino también identificar los 
espacios de resistencia que emergen en la 
práctica musical contemporánea. Este enfo-
que crítico invita a compositores, intérpretes y 
público a reflexionar sobre la circulación de 
estereotipos y a explorar nuevas formas de 
creación e interpretación, contribuyendo a un 
vallenato más inclusivo y emocionalmente 
diverso.

REFERENCIAS

Abric, J. (1994). Prácticas sociales y representaciones. París: PUF.

Aparicio, F. R. (1998). Listening to Salsa: Gender, Latin Popular 
Music, and Puerto Rican Cultures. Wesleyan University Press.

Arellano, R. (2003). Género, medio ambiente y desarrollo 

sustentable: Un nuevo reto para los estudios de género. 
Revista de Estudios de Género La Ventana, 17.

Ariza, O. (2010). Narratología del vallenato. Editorial Universidad 
del Cesar.

Bonino, L. (1998). Micromachismos. La violencia invisible en la pareja. 
Madrid: Paidós.

Butler, J. (1990). Gender Trouble. Routledge.

Carballo, M. (2006). Reggaetón: Realidad y representación del 
cuerpo femenino. En G. Aguilar (Ed.), Género y representación en 
la música popular latinoamericana (pp. 127–143). CLACSO.

Castañeda, M. (2019). El machismo invisible. De Bolsillo. 
https://books.google.com.co/books/about/El_machismo_inv
isible.html?hl=es&id=8FyvDwAAQBAJ&redir_esc=y

Connell, R. W. (1995). Masculinities. Berkeley: University of 
California Press.

De Toro, F. (2011). El reggaetón: Una aproximación crítica a sus 
discursos. Ediciones Universidad de Salamanca.

Garaigordobil, M., & Aliri, J. (2011). Sexismo hostil y benevolente: 
Relaciones con el autoconcepto, el racismo y la sensibilidad intercultural. 
Revista de Psicodidáctica, 16(2), 331–350.

Glick, P., & Fiske, T. (1996). The Ambivalent Sexism Inventory: 
Differentiating hostile and benevolent sexism. Journal of 
Personality and Social Psychology, 70(3), 491–512.

Goffman, E. (1963). Stigma: Notes on the management of spoiled 
identity. Englewood Cliffs, NJ: Prentice-Hall.

Herrera-Sobek, M. (1990). The Mexican Corrido: A Feminist 
Analysis. Indiana University Press.

Martínez, O., & Esalas, R. (2014). Roles y expectativas de género en 
siete canciones vallenatas: Una aproximación desde la teoría de la 
valoración [Trabajo de grado]. Universidad de Cartagena.

McClary, S. (1991). Feminine Endings: Music, Gender, and Sexuality. 
University of Minnesota Press.

Medina, A. (2020). Representaciones sociales de género en la música 
vallenata. Riohacha: Fondo Mixto para el fomento de la Cultura 
y las Artes de La Guajira.

Pacini Hernández, D. (1990). Cantando la cama vacía: Love, 
sexuality and gender relationships in Dominican bachata. Popular 
Music, 9(1), 1–18.

____________ (1995). Bachata: A Social History of Dominican 
Popular Music. Temple University Press.

Peza, M. del C. de la. (1994). El bolero y la educación senti-
mental: Sus procesos de significación y resignificación, de 
lecturas y escrituras diversas. Estudios sobre las Culturas 
Contemporáneas, 6(17), 297–308.

Rivas, J. (2016). Discurso y tensión en la música popular: Un 
análisis crítico y de género de las canciones de Diomedes -
Díaz. Encrucijadas. Revista crítica de Ciencias Sociales, 11, v1101.

Vila, P., & Semán, P. (2006). Cumbia villera: Avatares y controversias 
de lo popular realmente existente. Nueva Sociedad, 203, 84–99.

La G
ota Fria

29

La
 G

ot
a 

Fr
ia



Cuando los albores del siglo XXI se anunciaban en las voces de toda suerte de profecías y predica-
ciones, embelecos de un mundo acongojado al que la historia apenas si dejaba entrever algunas 
luces de esperanza, Lisandro Meza y los Hijos de la Niña Luz cruzaban los cielos del Atlántico, rumbo al 
continente africano. Habían sido invitados por el presidente de Angola en más de una ocasión y, 
finalmente, la logística del aparatoso viaje había sorteado los escollos que durante varios meses 
retrasaban la tan esperada gira.

Los habitantes de Luanda, capital de Angola, deseaban escuchar a unos famosos músicos surame-
ricanos cuyas piezas bailables despertaban en sus cuerpos los ímpetus de su raza, el frenesí de la 
danza y, en su memoria, voces de arcaicos rituales, ahora contenidas en melodías sincréticas que el 
golpe vibrante del tambor embellecía.

El recorrido que los llevó desde el aeropuerto hasta las instalaciones del hotel estuvo salpicado de 
sorpresas, la gente no solo los reconocía, sino que la música de Lisandro Meza se escuchaba en 
equipos de amplificación haciendo a su paso las veces de calle de honor. Pero, lo que más llamó la 
atención fue la aceptación de “Suéltala pa' que se defienda”, un tema cuyo estribillo cantaban en medio 
de gestos coreográficos que daban cuenta de su aceptación y alegría.

Suéltala pa' que se defienda
suéltala que ella baile sola

En un baile que yo estaba
tocaban los corraleros
las pavitas a montones
le gritaban desde lejos

Suéltala pa' que se defienda
suéltala que ella baile sola

Estando yo en una fiesta
tranquilo me divertía

La G
ota Fria

31“SUÉLTALA PA'QUE SE DEFIENDA”
LISANDRO MESA Y LOS CORRALEROS DE MAJAGUAL

Marina Quintero Quintero
(Docente Universidad de Antioquia, cantante y escritora)

“Lisandro Meza músico multirítmico, viajero universal y embajador de buena voluntad con su nueva
música y con la música vallenata, porque no ha dejado de interpretarla, de gozarla y promoverla”.

(Maestre Aponte, J, 2016)



las chicas a cada instante
de esta manera me decían

Suéltala pa' que se defienda
suéltala que ella baile sola

En Caracas, Maracaibo
Barquisimeto y Valencia

la gente cuando ve a Quique
le grita con insistencia

Suéltala pa' que se defienda
suéltala que ella baile sola

Los escenarios donde se presentó la agrupa-
ción durante cuatro días, estuvieron rodeados 
siempre de un público espontaneo que desde 
la barrera escuchaba, cantaba y bailaba la 
música que, amplificada, se filtraba varios 
metros a la redonda, mientras que, en el bar, 
los invitados disfrutaban de cerca el espec-
táculo de los músicos colombianos.

Cumplido el contrato, el director de la agrupa-
ción, el maestro Lisandro Meza, le pidió al 
empresario que realizara la gestión para que 
se levantara una tarima con su correspondien-
te dotación en campo abierto (un parque, una 
plaza…) pues deseaba ofrecerle a su público 
un concierto para que disfrutaran a sus 

anchas, sin la limitación del boleto de entrada 
y demás protocolos. Fue así, como el quinto 
concierto de Lisandro Meza y los Hijos de la Niña 
Luz en Luanda congregó al pueblo que aclamó 
a sus músicos latinoamericanos y no dejó de 
bailar mientras cantaba “Suéltala pa' que se 
defienda…”

El Caribe musical 

En su obra "Sin clave y bongó no hay son", el 
profesor de la Universidad de Antioquia, Fabio 
Betancourt Álvarez afirmó: “El folclor caribeño 
de Colombia trasciende el referente étnico y 
geográfico que en su sentido inicial le traza la 
música de nuestro litoral Atlántico". 

En efecto, la historia de ocho décadas de 
fusiones, adaptaciones, creaciones, mosai-
cos, dan cuenta de ello y, permiten al análisis, 
localizar y comprender los procesos y los 
recursos musicales estructurantes insertos en 
la música popular del Caribe, de la que se 
apropió todo el territorio nacional y se expan-
dió a Latinoamérica y a otras latitudes conti-
nentales.

Desde inicios del siglo XX, orquestas colom-
bianas se adaptaban a los sonidos de las 
bandas de jazz y a las músicas del Caribe 

32

septentrional, particularmente a la música 
cubana; competían entre ellas en la interpre-
tación de estos géneros y alcanzaban gran 
difusión. Sucedió con la orquesta de Efraín 
Orozco quien popularizó “La rumba caliente”, 
con notorio éxito. Por su parte, tríos cubanos 
grabaron éxitos colombianos que también se 
hicieron populares en su país; es el caso de 
“Sebastián rómpete el cuero” del cartagenero 
Daniel Lematrie, grabado por el Trío Oriental.

En las décadas del 30 y del 40, fueron llevados 
al disco temas colombianos con estilo cubano 
como porros, mapales, fandangos... El barran-
quillero Aníbal Velázquez llenaba los salones 
de baile en Barranquilla, Puerto Colombia, 
Sabanalarga y demás poblaciones del Caribe. 
Viajó con el disco por Colombia y llevó al 
extranjero obras de compositores nacionales 
famosos como Gastón Guerrero, Julio Erazo, 
Julio Bovea, Rafael Escalona, entre otros. Los 
aires del país se mezclaron así, en franca 
convivencia, con las músicas foráneas produ-
ciéndose formatos comerciales de gran 
aceptación. Por ejemplo, Aníbal Velázquez 
reunió en el LP "Descarga loca” ocho mosaicos 
con autores de diversa nacionalidad. El 
mosaico N° 2 contiene obras de: Ñico Saguito, 
“Cuidadito compay gallo"; Virgilio González, “La 
ola marina”; Rafael Blanco Suazo, "Uno, dos, tres” 
y Lecuona, Riancho y Castell, "Mamá Inés”.

Avanzando la década del 50, Aníbal Velázquez 
y su hermano Juan, percusionista, conforma-
ron con los hermanos Román, Carlos y 
Robertico, cartageneros, un conjunto de 
acordeón con el nombre: "Los vallenatos del 
Magdalena", denominación con la cual 
dejaban claro su origen caribeño. En una gira 
por las poblaciones del Bolívar rivereño 
llegaron hasta Magangué, puerto floreciente, 
donde se realizaba la tradicional corraleja en 
honor a la Virgen de la Candelaria. Hasta allá 
llegó un jovencito que caminaba al pie del 
famoso Alejandro Durán; ese campesino 
oriundo del departamento del Magdalena 
–hoy César– que recorría el Caribe llevando 
los sonidos de la tradición. Por ese tiempo, un 
canto suyo original y emotivo transitaba sin 
desmedro la calma de los grandes ríos, hasta 
la urbana penumbra de cantinas y tabernas… 

“Cero treinta y nueve” cuya destinataria había 
regresado gracias al llamado de la canción, 
ahora tarareaba su vida al compás de los 
latidos de su corazón.

Alejo y su comitiva se instalaron en una de las 
garitas alrededor de los palcos donde músicos 
de todos los pelambres mostraban sus obras 
legendarias. Con el acompañamiento de ese 
jovencito- Lisandro Meza- en la guacharaca, 
Alejo tocaba uno de sus ya conocidos sones 
cuando los hermanos Carlos y Robertico 
Román llegaron atraídos por su música. Alejo 
que ya había escuchado su “toque”, cuando en 
la entrada a Magangué se había presentado 
ante él como su admirador, volvió a cederle su 
acordeón y Lisandro con el espíritu fortalecido 
interpretó para los Román y toda la gente 
amontonada que quería escuchar de cerca la 
parranda. El jovencito tocó “039” y los maes-
tros no solo escucharon su toque, también su 
canto expresivo; ciertos melismas lo hacían 
singular entre las voces rusticas y trajinadas 
de los cantores trashumantes. Vinieron 
aplausos y felicitaciones de los Román quie-
nes lo llamaron “nueva promesa” y le dijeron: 

- Visítanos en Barranquilla. 

La G
ota Fria

33

La
 G

ot
a 

Fr
ia



La gira de Alejo por el Magdalena Grande 
inició al cabo de unos días, y Lisandro se 
convirtió en su paje. 

Guacharaquero de oficio, Lisandro aprendió 
con Alejo las pautas para convertirse en 
músico exitoso y le aconsejó que fuera un 
hombre responsable .  Recorr ieron el 
Madalena Grande: Astrea, Bosconia, Tenerife, 
El Paso, Plato, Altos de Rosario, Mompox… 
Catorce meses duró la gira. En mayo de 1954, 
Lisandro se despidió de su maestro y, entre 
nostálgico y esperanzado, cogió rumbo a 
Barranquilla. Le tomó la palabra a los Román. 

Su llegada coincidió con una ausencia de 
Aníbal, así que el joven músico tomaría el 
lugar del acordeonero más famoso. Entre 
cavilaciones, Lisandro aceptó: “Yo bien 
bichecito para aprenderme las canciones…”  
(pensaba el artista).

Si bien ya sabía el repertorio de Alejo, enten-
día que la apuesta de los “vallenatos del 
Magdalena” era musicalmente más abarcante. 
Sin embargo, la confianza que Alejo deposita-
ra en él; producía sus frutos: en su ser palpita-
ba una tentación de saber y de recorrer el 
mundo. Los Román requerían un acordeonis-
ta joven capaz de innovar: –En ti pensamos– 
acentuaron los hermanos. Le dijeron y le 
advirtieron que guarachas y boleros rítmicos 
ampliarían el repertorio de paseos merengues 
y paseítos ya tradicionales. 

Los Vallenatos del Magdalena 

Como integrante de Los Vallenatos del 
Magdalena, donde Velázquez imprimió su 
sello – la creatividad era su ¹ – el joven  rasgo
acordeonero que acumulaba experiencia, se 
vio interrogado por un ritmo foráneo que 
atraía al bailador; otro era su molde percutivo, 
pero igualmente seducía los pasos del dan-

zante. Incorporarlo al repertorio obligaba a 
realizar cambios en los patrones tradicionales 
de la música del Bolívar viejo.

Con la complicidad de Juan Velázquez, herma-
no de Aníbal y percusionista del conjunto 
–quien modificó con su toque de caja el 
“sabor” del bongó cubano y con él la marca-
ción original de la guaracha– Lisandro ejecutó 
el diálogo melódico percutivo con tal acierto 
que la célula rítmica de la guaracha –modifica-
da– escaló el patrón tradicional del merengue 
logrando una propuesta sorprendentemente 
seductora para el bailador del Caribe colom-
biano. Luego de perfeccionarlo lo llevó el 
disco – 78 rpm, que estaba a la orden del día–. 
Así, en 1962, se grabó en  Colombia la primera 
guaracha en acordeón titulada “Adiós dolores” 
iniciándose el proceso de adopción de un 
ritmo que llegó del Caribe exterior. Hoy en 
Colombia se siguen grabando guarachas en 
mezclas con el paseaito y el merengue.

En medio del éxito de “Adiós dolores” la disquera 
Carrizal de Barranquilla le ofreció al novel 
músico un contrato para grabar un súper 
sencillo, dos canciones: el paseaito–guaracha, 
"El cocacolo cabellón” con un estribillo pegajoso y 
perfil urbano que conquistó a la muchachada: 
“Esta guaracha es pa' los muchachos / los que 
bailan cocacolo …” Y por el lado B, haciendo 
contraste “El muchacho alegre”, paseo vallenato 
en el que prevalece el sentido autobiográfico 
de la narrativa tradicional de los pueblos del 
Caribe: “Yo soy el muchacho alegre que vengo 
de tierras lejanas/ vengo visitando pueblos y 
ciudades/  me voy por la mañana/…” 
Rápidamente "El cocacolo cabellón” se convierte 
en éxito. Con identidad de estilo y expresión, 
Lisandro conquista la capital del país. Eran los 
tiempos del movimiento juvenil conocido 
como el hippismo.

El paso por Los Vallenatos del Magdalena le 
permitió a Lisandro ampliar su mundo, medir 

34

su talento y desplegar su estilo. Además, esta 
fue una época en la que recorría los bares 
mostrando su canto acompañado solo de su 
guacharaca, experiencia que fortaleció aún 
más la confianza en sí mismo. Es cuando toma 
la decisión de separarse de los Román. 

Juventud flaca y loca 

Su paso por la capital de la República, de 
regreso de la feria de Cali, donde puso a bailar 
fandango a los salseros del Pacífico, le 
permitió conocer gente relacionada con el 
disco. Fue cuando el gerente del sello Vergara 
lo contactó y acordaron la producción de un 
Long Play, “Mosaico doble cero” que incluyó la 
canción: “Juventud flaca y loca”, título ciertamen-
te atractivo para la época. Esta obra fue 
concebida por Lisandro como una lectura de 
las tendencias juveniles que nunca dejaron de 
inquietarlo.

En “Juventud flaca y loca”, Lisandro, toma del 
género cubano conocido con el nombre de 
“timba”, el golpe de la conga y lo adapta 
haciendo con la caja el golpe de charanga, 
mientras la guacharaca va al ritmo de paseo. 
Mixtura sorprendente si se tiene en cuenta 
que, además, los “mambos” – que fueron 
dictados por Lisandro– los hacen los saxofo-
nes tenor y barítono, sonidos graves que 
venían cautivando su gusto musical. “Cocacolo 
cabellón” y “Juventud flaca y loca” no solo fueron 
metáforas de la revuelta juvenil de los años 60, 
sino que al tiempo fueron antítesis al conoci-
do aforismo del poeta Rubén Darío “Juventud, 
divino tesoro”.

Nacía así una nueva canción, pues el patrón 
de la conga marcó diferencia en tanto produjo 
un ritmo – más alegre– al crear un ambiente 
percutivo más dinámico y surgió también, una 
estrella en el firmamento musical: Lisandro, 
su acordeón, su voz, su estilo. La canción se 
tornó “obligada” al escucharse en todas las 
estaciones de radio del país, los jóvenes la 
corearon y la bailaron. 

Lisandro siempre buscó una respuesta al 

enigma del gozo individual y colectivo. ¿Cómo 
gozan? Fue para él una pregunta siempre 
abierta que buscaba respuestas en el trasegar 
de su música por las ruedas de baile en los 
pueblos del Caribe y por los salones y discote-
cas de la urbe capitalina. De ahí que, el estilo 
de Lisandro siempre contara con el bailador; 
esperaba que en esa relación músico-bailador 
ellos pusieran lo que él de cada uno esperaba: 
el disfrute. Esta inquietud lo habitó desde 
aquellos tiempos infantiles cuando, como 
director de su primer conjunto musical, 
arreglaba con la peinilla envuelta en celofán – 
su instrumento melódico –músicas para que 
bailara “La Zueco”, una niña de 10 años que se 
divertía con sus coqueteos infantiles.

Todo esto acontecía en el preámbulo de su 
primera vinculación a la empresa disquera 
Fuentes, en 1959, donde Lisandro graba su 
primer larga duración titulado: “Fiesta saba-
nera”. Se incluyen obras en las cuales lleva a la 
escena musical esa inspiración suya que no 
dejaba de transitar las posibilidades del 
sonido, de la armonía, las variaciones melódi-
cas, la narración y el mensaje. Canciones 
como: “Acordeón pitador”, “El guayacán” y “El 
saludo” que fueron acontecimientos en el 
Caribe musical y materializaron lo que en su 
imaginación habitada como un sueño inalcan-
zable. Lisandro afirmaría décadas después: -
“El saludo” me redimió del anonimato-.

En 1962 se retira de Fuentes para grabar en el 
sello Vergara con su conjunto de acordeón 
“Mosaico doble cero”. Tres años después, en 1965, 
regresa a Fuentes y graba “El viejo Miguel” 
merengue tradicional inspiración del profesor 
Adolfo Pacheco Anillo, y de su propia autoría, 
la puya “Upa ja”, todo un reto a su inventiva. 
Para este aire vallenato concebido con la 
fidelidad que exige la tradición, el músico, 
nacido en las faldas de los Montes de María, le 
creó un patrón al bajo y lo dictó tal y como 
sonaba en su imaginación, el bajista de 
escuela y tradición, el cartagenero Hernando 
Barros.  Destaca el músico investigador Mesa 
Domínguez que luego de “Upa ja”, ese patrón 
se convirtió en el utilizado en la interpretación 
de las puyas. Aún se conserva. 

La G
ota Fria

35

La
 G

ot
a 

Fr
ia

1. El maestro compositor Rosendo Romero afirma (octubre, 2025) que Aníbal Velásquez inventó un ritmo basado en la guaracha. 
Genialidad que ejecuta con un toque de acordeón tan acelerado que pareciera un instrumento “eléctrico”. Con ese estilo Aníbal 
generó la primera “Nueva ola”. Asegura el compositor Romero que si el maestro Aníbal hubiera puesto nombre a ese estilo hoy el 
Caribe tendría un ritmo más, pero lo llamó simplemente “Guaracha”. En su ritmo va una caja vallenata imitando al bongó con lo cual 
genera un sonido más profundo –no acampanado– lo cual ya es una variante. 



Comenzó la fiesta, comenzó la bulla (Bis) 
y mi negra suelta, juepa 
a baila´ esta puya (Bis). 

La puya vallenata, pa' goza 
mi negra se destaca, ay upa ja! (Bis). 

Ven, mi negra entra, yo sé que tú quieres (Bis) 
baila´ puya suelta, juepa 

en la rueda del merengue (Bis). 

La puya vallenata, pa' goza 
mi negra se destaca, ay, upa ja! (Bis). 

Los corraleros de Majagual 

Con su conjunto, Lisandro venía desplegando 
su creatividad en Discos Fuentes cuando se 
produjo la dimisión de Alfredo Gutiérrez 
quien, desde 1962, fungía como acordeonista, 
arreglista y compositor de la novedosa y 
exitosa agrupación Los Corraleros de 
Majagual; circunstancia apremiante y exigen-
te que el empresario Antonio Fuentes, cono-
cedor del talento y el empeño empresarial del 
joven músico, sin pensarlo dos veces, le 
entregó a Lisandro Meza, la responsabilidad 
de proteger la esencia de Los Corraleros, sin 
desmedro de su proyección artística.

Por la época, una agrupación venezolana, Los 
Megatones de Lucho, compuesta por una 
cuerda de metales (saxos y trompetas), piano 
y bajo en la pauta rítmica, además de tres 
cantantes, venía cosechando éxitos en un 
tiempo en que aún la salsa no tenía el arraigo 
que logrará en la década de los 70 (Sacven, 
2012). Su director combinaba diferentes 
ritmos como boogaloo, bolero, guaracha, 

charanga y otros que se fueron imponiendo en 
el medio latinoamericano.

En uno de sus discos de larga duración, 
Lisandro graba de la autoría del trompetista 
Jeanes ² el tema “Suéltala pa' que se  Campos
defienda”, que exhibía en su estructura algunos 
obligados de bajo, arreglos que llamaron 
fuertemente la atención del músico, lo que lo 
llevó a concentrar su atención en la pieza 
musical.

Mediante un trabajo exhaustivo, Lisandro 
logra, finalmente, cambiarle a la pieza, los 
patrones rítmicos y también el mambo; era 
comprensible, pues pensaba para los nuevos 
Corraleros en una propuesta más rumbera 
capaz de superar las fronteras del litoral 
Caribe y del país. Pero, para lograr su cometi-
do Lisandro requería otra instrumentación. 
Entonces, introdujo el bajo electrónico, con lo 
cual enriqueció la armonía. Los obligados de 
bajo que creó para la pieza fueron magistrales 
– igual lo fueron en “La Burrita”, “La Manzana” y 
otros – y en busca de otra sonoridad, reempla-
zó la caja, instrumento autóctono, por el 
timbal, no obstante, el escepticismo de 
algunos músicos –.    

“Suéltala pa' que se defienda”, fue la pieza que 
Lisandro ornamentó para aquella ocasión 
histórica cuando en los estudios de la empre-
sa disquera, debía presentar al maestro Toño 
Fuentes la maqueta con la propuesta para lo 
que en adelante sería el nuevo sonido de los 
Corralero de Majagual.

- “Escuchemos que nos trajo Beethoven…”, 
dijo irónicamente Chico Cervantes, cuando 
Lisandro se aprestaba a presentar su maqueta 
ante las directivas de la disquera y ante los 

36

músicos. Lisandro soltó la pieza y “ella bailó 
sola”; “se defendió en aquella difícil prueba y 
salió airosa”, recuerda el músico.

- ¡Me gusta! Pero, no son los Corraleros- dijo 
Fuentes y aprobó. 

En efecto, eran los corraleros renovados, 
adaptados a los tiempos, eran otros tiempos. 

Mientras la pieza bailaba suelta, revoloteaban 
en su imaginación las imágenes golosas del 
baile de “La Zueco”, de la esbelta y seductora 
figura de la abuela Rosa marcando con 
donaire el paso de la cumbia y el febril rostro 
de las mujeres en el baile de la rueda llevando 
prendido el velón sagrado de sus ancestros, 
abrazadas al grito frenético de: 

- ¡Guepaaaaaaaaaaaa je! 

- ¡Suéltala pa 'que se defienda!

El primer L.P. de Los Corraleros de Majagual, 
en su segunda época, salió al mercado pocos 
días  después  y  se  fueron  de  gira  por  el 
mundo.

La G
ota Fria

37

La
 G

ot
a 

Fr
ia

REFERENCIAS

S a c v e n .  ( 2 0 1 2 ) .  J e a n e s  C a m p o s  L ó p e z .   
http://www.sacven.org/socios/detalle/796#.Vk5mi3Yve1s

Referencias complementarías 

Banquet, A. (2017). Lisandro. Novela. Lisandro Meza canta en 
esta páginas. Editorial Terraza, Sincelejo.
 
Hamburguer, A. (2007). En Cofre de Plata. Música corralera. De la 
Plaza Majagual a la modernidad. Editorial Mi Propia Tula, 
Sincelejo.

Maestre, J. (2016). Lisandro Mesa Márquez el rey. Revista 
Vallenatología. Universidad Popular del Cesar, Facultad de 
Ciencias Básicas.

Quintero, M. (2012). El Rey sin Corona. En: Por los senderos del 
canto vallenato. Lírica y narrativa, Editorial Tambor Arlequín, 
Medellín. 

Quintero, M. (2018). Del estilo de Lisandro Meza Márquez. En: 
Juglares y trovadores. Trashumancia, poesía y canción. Editorial 
Facultad de Educación. Universidad de Antioquia. Medellín.

Quintero, M. (2025). Conversaciones con el músico Lucas Quintero. 
Manuscrito sin publicar. 

2. Gran parte de la vida de este ejemplar músico se ha centrado en las bandas y orquestas.  Se vinculó a agrupaciones, como La 
Sonora Caracas; las Orquestas Pedro José Belisario, de Carlos Torres, Los Megatones de Lucho, el Conjunto de Daniel Santos y la 
Banda Bolívar del Estado Miranda, de la cual y llegó a ser director titular.  Durante el período que estuvo en esta última agrupación -
desde 1957 a 1982- logró componer la mayor parte de sus obras, muchas de las cuales eran para bandas de conciertos.  De manera 
casi simultánea, estudió armonía popular, piano complementario, formas musicales, contrapunto, fuga y arreglos para bandas.  A 
partir de 1982, el maestro Campos se desempeñó como asesor musical y arreglista de la Banda de Conciertos del Estado Nueva 
Esparta; fue co-autor de un trabajo de recopilación de la música autóctono oriental venezolana y de la música colonia y dirigió la 
orquesta del Primer y Segundo Festival de la Voz Participante del Instituto Nacional de Cooperación Educativa, lnce.  Algunas de sus 
obras: “Suéltala pa que se defienda”, “Dime”, “El cojo”, “El gozón”, “El pavo”, “Linda Morenita”, “Churupal, Gioconda y Santa Fe”, 
entre otros. (Sacven, 2012 párr., 2-6)



La independencia total de Cuba se proclamó el 20 de mayo de 1902, tras el retiro de la isla de las 
fuerzas norteamericanas que habían intervenido tres años atrás para ponerle fin al conflicto entre 
cubanos y españoles, después de un largo proceso político y militar. 

Muchos cubanos, ya con aires de libertad y quizás por algún tipo de persecución o señalamientos, 
lograron salir de allí “buscando consuelo, buscando paz y tranquilidad” como bien lo expresó el 
compositor Adolfo Pacheco en el merengue “El viejo Miguel”. Uno de ellos fue Hernando Rivero, 
conocido en la historia del vallenato como “Nandito el cubano”. Existen opiniones encontradas 
que generan muchas especulaciones sobre si llegó aquí como un virtuoso acordeonero o fue en 
nuestro suelo donde aprendió su ejecución. Muchos años dedicados a investigar la vida de “Nandi-
to” por el médico y compositor guajiro (San Juan del Cesar) Adrián Villamizar, nos permiten tener 
hoy un claro panorama en torno a este mítico personaje. Su concienzudo análisis al respecto nos 
dice: “Si el hombre, desde un comienzo, se hizo notar por su destreza y habilidad con el acordeón, 
no hay dudas que, cuando llegó, ya dominaba el instrumento”.

Al respecto, nos afirma José Nicolás Daza, un estudioso de la tradición musical de Caracolí, Sabana 
Manuela (La Guajira), su pueblo, lugar donde “El Cubano” echó raíces a su llegada, que ésta tuvo 
lugar en fecha cercana al año 1902, vino acompañado de su hijo de ocho años y de varios hermanos. 

Escarbando un poco en la historia de la independencia cubana, sabemos que esta comenzó en el 
año 1895 y terminó en 1898 tras la intervención estadounidense para ponerle fin al conflicto entre 
cubanos y españoles. Según el investigador cubano Rodolfo de la Fuente Escalona, terminada la 
guerra, el país quedó completamente devastado y mucha gente salió de la isla tratando de encon-
trar mejores horizontes para poder subsistir. Personalmente, pienso que fue esta la época cuando 
Hernando Rivero pudo haber llegado a nuestro suelo. 

El gran afán y loable interés de Fernanda Elena Daza Rivero, nieta de “Nandito”, hoy con 68 años, 
residenciada en Riohacha y, quien ha dedicado la mayor parte de su vida a rescatar el árbol genealó-
gico de Rivero, nos permite conocer los nombres de los hermanos que llegaron con él cuando se 
vinieron de Cuba: su hermano mayor Antonio junto con su hermana Severiana se quedaron en la 
isla, y a Venezuela con destino a Riohacha llegaron los 5 hermanos Rivero Ospina, fueron ellos: 
Hernando Prestufero “Nandito”, Pedro Antonio, Manuel Andrés, Salvador Hipólito y Andrés. 
Vinieron acompañados de sus 3 hermanas que fueron: Rafaela, Juana y Paula.

De estos hermanos que llegaron de Cuba, además de “Nandito” que tocaba el acordeón, Juana, su 

La G
ota Fria

39

“NANDITO EL CUBANO”

Julio Oñate Martínez
(Autor, coleccionista, escritor y antólogo)



hermana, interpretaba la guitarra dominando 
con brillo los ritmos de la música cubana, y 
además, algo de musical popular. 

Así mismo, conocimos la identidad de sus 
padres, quienes fueron: Andrés Rivero Ospino 
y Vicenta Bautista.

Según consta en el acta de matrimonio de 
Hernando Rivero Bautista, este nació en 
Manzanillo, un pueblo del oriente cubano en 
el año 1878 y se casó con Elena Mendoza, una 
tía de “Colacho” Mendoza, el 17 de junio de 
1907 en la aldea Marocaso, en jurisdicción de 
San Juan del Cesar. Los expertos en “Nandito”, 
coinciden en que llegó a Riohacha por la vía de 
Maracaibo y que, llevado por su instinto 
campesino, siguió tierra adentro en busca de 
suelo fértil y en Caracolí lo encontró, tras 
haber pasado una buena temporada en 
Tomarrazón (también llamado Treinta), una 
aldea en el entorno riohachero. 

Doña Rita Mendoza quien en la actualidad 
reside en Valledupar con 92 años de edad, es 
tía de “Colacho” Mendoza y recuerda que 
“Nandito”, ya hombre, mostró su vocación 
campesina y en una región de Caracolí llama-
da La Banda, cultivaba pan coger y combinaba 
cultivos con la ganadería. Fue cazador de 
tigres y tenía una jauría de unos quince masti-
nes con los que se iba, montaña adentro, 
permaneciendo hasta seis meses perdido del 
pueblo.

“El Negro” Mosquera fue su mejor amigo y, en 
alguna ocasión, se llevó prestado el caballo 
negro de “Nandito”, quien describió este 
episodio con este verso recordado por doña 
Rita Mendoza.

“Nandito” pasó corriendo
Por el rio Ranchería

Voy en busca e' mi caballo
Sea de noche o sea de día

40

La posesión de tierra donde, a punta de hacha 
y machete, laboraba “Nandito”, estaba ubica-
da a mitad del camino entre Caracolí y 
Fonseca, trayendo a este pueblo, panela, miel, 
ron artesanal o chirrinchi y una paja larga que 
utilizaban los techadores de casas, teniendo a 
Santander Martínez como su cliente principal. 
Para estos menesteres, utilizaba un arria de 
burros o mulos cojos, tuertos, cachuretos o 
con otros defectos, según recuerdan los 
mayores, como una estrategia de él para 
alejarlos de los cuatreros; eran animales que 
él compraba muy baratos. 

Respecto a su formación musical, encontra-
mos que, en Guasimal, una vereda cubana de 
Manzanillo, una familia de apellido Escalona, 
con una tradición aproximada de 125 años, es 
la encargada de reunir los músicos que inter-
pretan una forma de canto y ritmo acompaña-
da de acordeón llamada melcocha, alusiva a la 
celebración de la zafra, o el corte de la caña de 
azúcar, lo que ocurre por lo menos dos veces al 
año. Allí se baila, se toma y la jarana es en 

grande. Mirando hacia atrás en el tiempo, 
podemos apreciar que cuando “Nandito” llega 
de Cuba, primero a Venezuela y después a 
Riohacha, allá en Manzanillo, su solar nativo, 
ya la melcocha estaba en plena vigencia, 
deduciendo que ya el venía curtido musical-
mente. 

Según el  investigador guajiro Víctor 
Marulanda, Fermín Pitre, un viejo juglar de 
Fonseca comentaba que su padre, el grandio-
so Luis Pitre, le reveló que el día 12 de octubre 
del año 1920 al llegar a Barrancas para la 
procesión de la Virgen del Pilar, fue grande su 
sorpresa al ver que en el recorrido de la patro-
na iba un robusto “negrito” con aspecto de 
hachero, tocando un vals con su acordeón, 
montado en un taburete que sujetaban sobre 
un caballete armado con cuatros palos; fue el 
día en que conoció a “Nandito el Cubano”.

Adrián Villamizar notable compositor nacido 
en San Juan del Cesar e investigador de la vida 
de “El Cubano”, conoció en Chorreras, un 

La G
ota Fria

41

La
 G

ot
a 

Fr
ia

Casa ubicada en Fonseca, perteneció a la señora Helena Mendoza, esposa de “Nandito el cubano”. Cabe aclarar
que, con el pasar del tiempo se le han hecho algunas modificaciones.

Celebración de la melcocha en Manzanillo, Isla de Cuba. 



pueblo cercano a Distracción en La Guajira a 
Nairo González, un nieto de “Nandito”, de gran 
parecido físico a su abuelo, según el mismo 
afirmaba y que su fenotipo estaba muy 
cercano, casi idéntico a los miembros de la 
familia boquinaros, que junto con los zulúes y 
carabalíes fueron bárbaramente traídos como 
esclavos desde el África. Chorreras fue uno de 
los pueblos donde “El Cubano” dejó descen-
dencia en tantos y tantos amoríos como era 
propio de los juglares de antaño. 

Tras las huellas de “Nandito”, por la comarca 
guajira, encontramos que, en Barbacoas, un 
pueblecito ubicado al sur de Riohacha, hay 
una vereda llamada Cuba, por la presencia que 
allí tuvo, poniendo en calzas prietas con su 
acordeón al mismísimo Francisco El Hombre, 
cuando rivalizaban al tratar de imponer su 
jerarquía musical. Muchas personas interesa-
das en el tema aseguran que el diablo que le 
salió a Francisco no era otro que “Nandito el 
cubano”.

El viejo Emiliano Zuleta Baquero se conoció 
en La Jagua del Pilar con Julio Mendoza, el 
padre de “Colacho” Mendoza, quien vivió una 
temporada a orillas del río Marquesote y 
después regresó a su natal Caracolí. Fueron 
compadres y, en una de las visitas que 
Emiliano le hizo a Julio allá en Sabana 
Manuela, se conoció con Hernando Rivero, 
quién le demostró que él podía con los pitos 
del acordeón imitar el canto de algunas aves 
principalmente la cataneja, conocido como 
laura en las sábanas de Sucre y guala en 
algunos departamentos del interior que es 
aquel gallinazo de pescuezo colora' o. 

El espacio bien ganado que ocupa “Nandito” 
en la historia del vallenato quedó reafirmado 
en el antológico paseo de Carlos Huertas, 
Tierra de Cantores, cuando nos dice: 

Los músicos y pioneros
De este folclor provinciano
Entre ellos Juan Solano

Como uno de los primeros
Le sigue Hernando Rivero
Luis Pinto y Natalio Ariza

Autor de “La vieja Nicha”
Famosa en el tiempo aquel

Lo dice Cuello Manuel
Que es un hombre costumbrista

Me afirmaba “Colacho” Mendoza: “Cuando yo 
nací en el año 1936, Caracolí era un pueblo 
musical, todos los hombres tocaban acor-
deón, la llegada de Nandito el cubano, le 
amplió el espectro melódico a los músicos 
quienes asimilaron mucho de sus patrones y 
hoy podemos asegurar que esa escuela 
musical está presente en mi estilo, heredado 
por mi hijo Wilbert y el Cocha Molina entre 
otros”. Hasta el presente solo se ha podido 
rescatar un canto en aire de merengue de 
“Nandito” titulado “El reloj de los godos” y otro 
merengue titulado “La creciente” que ha sido 
posible robarle al olvido gracias a la noble 
actitud de su nieta, “Nanda” Daza por revivir 
todo el legado musical de su abuelo, ésta es su 
letra: 

La creciente

De Caracolí pa´l Totumo
Hubo una creciente muy grande

Que ha pasado por San Juan
Llevándose los alambres

No lloren mujeres
La creciente es grande (Bis)

De Caracolí pal Totumo
Hubo una creciente muy grande

Pasando por el cerca' o
Llevándose los alambres

No lloren mujeres
La creciente es grande (Bis)

Otras canciones referidas por “Nanda” Daza 
son “El indio y el guáimaro”, ésta alusiva a una 
crisis de alimentos en Caracolí, ya que por 
falta de lluvia se dañaron las cosechas y fue 
necesario que los pobladores se fueran a los 
montes y a los potreros a recolectar todo el 
guáimaro que fuera posible; ya que el proble-
ma entre ellos era alimenticio. El fruto del 42

guáimaro (Brosimum alicastrumes) es una 
especie silvestre de bayas similares al café 
antes de ser despulpado, propia de nuestro 
bosque seco tropical y que tiene un valor 
nutritivo similar al del maíz. 

En sus últimos años y con quebrantos de 
salud, tuvo muchos momentos de crisis y, 
finalmente, a comienzos del mes de abril de 
1956, fue llevado desde Caracolí a Fonseca en 
una barbacoa, aquel viejo sistema de una 
hamaca sostenida por listones de madera. 
Fue ingresado en el puesto de salud donde 
falleció un Domingo de Ramos que, verifican-
do el calendario, corresponde al día 8 de abril. 
Sin embargo, su  nieta Fernanda  Daza comen-
ta  que  su  muerte  se  produjo  entre  el  3  y  6  
de  abril, fechas  que  no  corresponden al 
Domingo de Ramos, señalado por ella misma. 
Después de su deceso, fue en la misma forma, 
llevado  a  Caracolí  donde  se  le  dio  sepultu-
ra. 

Algunos parientes de “Nandito”: 

1. Emma Rivero - Fonseca, 73 años (Nieta)
2. Fernanda Elena Daza-Riohacha 68 años 
(Nieta)
3. Flor Brito - Fonseca (Bisnieta) 
4. Rafaela Rivero - Caracolí (Hija) 
5. Dilia Rivero - Caracolí (Hija) 
6. Elena Mendoza - Caracolí (Esposa)
7. Casimira Rivero - Hija 

Otra de las damas que cayeron rendidas ante 
la gracia y el acordeón de “Nandito el 
Cubano”, fue Eufemia Mindiola de Caracolí, 
con quien tuvo 3 varones: Antonio Rivero 
Mindiola, Reginaldo Rivero Mindiola y Eladio 
Rivero Mindiola. Igualmente, con Guillermina 
Argote, natural de El Molino (La Guajira), dejó 
descendencia en tres hembras que fueron: 
Leonarda Rivero Argote, Virginia Rivero 
Argote y Graciela Rivero Argote. 

“Nandito el Cubano” ha sido en nuestra 
historia el único acordeonero que, cruzando 
los mares del Gran Caribe llegó hasta nuestra 
provincia de Padilla, para darle brillo y sopor-
te al folclor vallenato. 

La G
ota Fria

43

La
 G

ot
a 

Fr
ia

Fernanda Elena Daza. Riohacha, 68 años. Nieta de
“Nandito el Cubano”

FUENTES

Adrián Villamizar, compositor e investigador musical-
Barranquilla-3 de julio de 2022. (Entrevista telefónica)

Ramón Noriega (Guitarrista) -Hatonuevo- 4 de julio de 2022. 
Entrevista personal.

Emma Rivero (Nieta) Fonseca-Entrevista Personal. 4 de julio 
de 2022

Flor Brito (Bisnieta) Fonseca-Entrevista Personal-4 de julio de 
2022

José Nicolás Daza (Guardián de su memoria musical) 
Riohacha-4 de julio de 2022 

Fernanda Elena Daza (Nieta) Riohacha-Entrevista telefónica. 
4 de julio de 2022. 



Carlos Arturo Russo Alfaro, se le ha visto en redes sociales “fajándose” con la caja en cualquier 
ensayo improvisado; en una tarima demostrando cromatismos inexplorados para muchos acor-
deoneros; interpretando una puya en modo menor aplicando la armonía tonal moderna con el 
acordeón diatónico que deslumbra y rompe todo esquema previo; en grandes auditorios sentando 
cátedra sobre el lenguaje del acordeón vallenato; explicando con maestría y precisión técnica los 
recursos de Luis Enrique Martínez, Juancho Rois o Andrés “El Turco” Gil; en las aula del programa de 
música de la Universidad Popular del Cesar introduciendo a sus alumnos en la apropiación del 
acordeón cromático. En cualquiera de estas escenas, se nos muestra un Carlos Russo multifacéti-
co, apasionado por sus certezas, dedicado y comprometido con el saber musical, y un curtido 
investigador del lenguaje y las posibilidades sonoras del acordeón. 

Es cantautor, productor, músico, arreglista, multi-instrumentista y docente universitario, de él 
llegó a decir “El Turco” Gil que era "mejor acordeonero diatónico del mundo”. Formó un grupo de 
música experimental que creó el ritmo musical conocido como Vallenato Bandera style, ha partici-
pado en varias grabaciones, pero la fama de tarimas y portadas no es su búsqueda principal. 
Licenciado en artes y folclor de la Universidad del Atlántico, hoy es docente de acordeón en la 
Universidad Popular del Cesar (UPC) y, al mismo tiempo, estudiante del programa de licenciatura 
en música en ese centro de estudios. Su trayectoria académica comenzó en Santa Marta, pasó por 
Barranquilla y hoy se profundiza en Valledupar donde nos concedió esta entrevista exclusiva para la 
revista “La Gota Fría”.

Abel Medina Sierra: Precisamente en estos días, se retomó el debate que planteó el músico y académico Roger 
Bermúdez, quien reafirma que el acordeón que se usa en el vallenato es cromático. ¿Cuál es tu posición al respecto?

Hombe, esa pregunta yo la he respondido unas mil veces, pero lo que pasa es que el maestro 
Bermúdez lo está viendo desde un solo punto de vista y hay dos puntos de vista. Yo lo puedo decir 
porque yo “me jodí” la mano, me tienen que operar la mano por estar buscando en el acordeón 
diatónico lo que no puede dar.

Como intérprete y experimentador del instrumento, le puedo decir por qué ese instrumento debe 
llamarse diatónico. Y yo le tengo una respuesta y se la puedo hacer con el acordeón, tal cual puedo 
hacer un artículo científico. La respuesta es que ese acordeón no fue diseñado inicialmente 
cromáticamente, primero fue una hilera, después otra hilera y ahí no había cromatismo, no había la 

La G
ota Fria

45 EL VALLENATO A LO RUSSO

Abel Medina Sierra
(Director Revista La Gota Fría)

Entrevista con el acordeonero Carlos Russo que revela posturas polémicas sobre la música vallenata



escala cromática, la 12 no estaba. Después le 
pusieron la tercera hilera, después de las tres 
hileras le pusieron los disonantes esos. Ahí 
fue donde pudo ver la cara, aunque no tan 
completa, solamente una octava. Entonces 
fue algo accidental. 

Ahora, ¿que sí hay cromatismo? Sí, pero no 
para su funcionalidad natural. Mire, es tanto 
que es el instrumento más incómodo. A mí a 
veces me dicen tantas cosas, como si yo fuera 
enemigo de ese acordeón, y yo les digo —nin-
guno de ustedes me va a venir a cuestionar a 
mí el amor por el acordeón diatónico, porque 
ninguno de ustedes se mató estudiándolo—. 
Yo estudiaba todo el día, ensayando todo tipo 
de escala, todo lo que era concerniente al 
sistema musical occidental, todo tipo de 
acordes, todo tipo de arpegios, y descubrí que 
no es natural tocarla con ese instrumento. Eso 
puede generar lesiones en la mano. 

Un empírico como Luis Enrique Martínez, 
incursionó en ese instrumento sin saber nada 
de música porque el instrumento le decía 
—tócame así— yo no. Yo al acordeón le dije 
—yo te voy a tocar como me dé la gana, no 
como tú me digas—. Exactamente, encontré 
la facilidad en ciertas partes, pero ya yo no 
podía. Yo dije —yo ahora a ti te voy a tocar de 
manera universal, así no quieras—. A Luis 
Enrique no, el acordeón le dijo —tócame 
así— y la tocó así. Esas son las diferencias, 
entonces, eso no lo entiende el máster 
Bermúdez, porque yo le dije –sí, le sale croma-
tismos al acordeón, porque sale la escala 
cromática, pero no está hecha para eso, no 
está en su naturaleza mecánica, no está hecha 
para tocarse cromáticamente, no crea facili-
dad, crea mucha incomodidad al respecto, 
incluso para tocarse entre nosotros—.

AMS: Para cerrar un poco el tema del acordeón 
diatónico para algunos, cromático para Roger 
Bermúdez ¿no sería un poco confuso si se le escucha a 
alguien decir que este acordeón que utilizan en el 
vallenato es cromático y luego ve uno cromático que 
tiene 105 botones en la lira? 

 Sí, es diferente, porque empezando, como le 

aclaré yo al profesor Roger Bermúdez, no es 
que no tenga cromatismos en el acordeón, es 
que no es naturalmente funcional cromática-
mente, sino diatónico. Entonces, ¿qué pasa? 
En un tono determinado, con su quinta, la 
hilera del medio tiene una tónica, la quinta 
está del lado derecho y la cuarta, el lado del 
lado izquierdo, que son los tres acordes que 
dan estructura a la tonalidad. La cromática no; 
la cromática tiene su distribución así en 
diagonal, y va cromáticamente como el piano; 
el piano va tecla blanca, tecla negra, tecla 
blanca, tecla negra.

Entonces, el acordeón cromático es el instru-
mento tecnológicamente mejor diseñado del 
mundo porque en conjunto tiene toda la 
expresión del lenguaje musical en un instru-
mento de manera más cómoda posible. Usted 
toca un acorde en la cromática y el acorde 
mayor, una tríada mayor y todas las tonalida-
des están en la misma posición; solamente la 
cambia de lugar, pero es la misma posición. 
Usted en el diatónico, jamás va a hacer eso. 

AMS: Pero ese acordeón creó una comunidad sonora 
que gusta en esta región.

Claro. A veces me dicen que le tengo la mala a 
nuestro tipo de acordeón, no es cierto, solo 
que yo soy realista y objetivo. Con ese instru-
mento lo que pasó en la región de nosotros es 
que nos dio identidad, no es el más completo, 
no es el más cómodo, pero nos identifica. Es 
que le gusta a la gente el sonido de ese acor-
deón, el sonido brillante, “chirriante” al que 
estamos acostumbrados nosotros, pero a la 
gente de otra música no; es otro código. Para 
nosotros, el acordeón diatónico brillante, 
como lo utilizamos es como el trago de whisky: 
usted se lo mete y se siente el “tascarazo” y ya. 
Lo que pasa es que nosotros estamos acos-
tumbrados a ese sonido como nos acostum-
bramos al whisky seco. Pero, yo he escuchado, 
yo he hecho entrevistas a gente de otra parte 
que piensa de otra manera y ahí no lo ven 
como nosotros. Ya después se acostumbran 
con el tiempo y ya después les gusta, tiene que 
ser costumbre. No es algo que podemos forzar 
al mundo a que escuchen ese sonido, así nada 46

más. El acordeón de nosotros es muy regional 
y, sobre todo, el sonido que le ponemos acá, 
porque ahora los acordeoneros le meten un 
brillo exagerado.

Si ustedes ven los acordeones de allá, los que 
utilizan diatónicos como en México, tienen 
varios registros y los sonidos son distintos. 
Son más pastoso, son distintos colores, no 
como acá, y el acordeón de nosotros, por otra 
parte, es de los más baratos, de menos calidad 
en su fabricación entre todas las colecciones 
arquitectónicas. Usted ve a los panameños, a 
los mexicanos, ellos utilizan acordeones de 
buena marca y diseño. Pero la cultura de 
nosotros adoptó ese “Tres Coronas” y el “Rey 
Vallenato” que es de más baja calidad todavía, 
la más barata. Ese acordeón no tiene perillas 
para cambiar el sonido, tiene que uno ir a 
pagar 500 mil pesos al técnico para que le 
haga cambios.  Con aquellos no, usted va a 
dar un botón y listo. Aparte de eso, los acor-
deones que usan en esos países tienen un 
sistema en los botones que genera que vayan 
con más velocidad y acá no se puede. Yo 

intenté alcanzar esa velocidad y por mi mano, 
no pude. Es porque un carro que corre a 150 no 
es lo mismo que un carro que corre a 200; 
entonces esta no te lo va a permitir, así sea el 
Superman de los dedos, no te lo va a permitir. 

AMS: ¿Y lo has probado tú, los cromáticos? ¿Será que 
pronto vendrán grabaciones con ese tipo de acordeón?

Nosotros ya hacemos recitales con ese acor-
deón. Sí, yo lo estudio; los estudiantes de la 
UPC lo estudian. Ya hemos hecho recitales 
con el cromático, ya tenemos los tres primeros 
a c o r d e o n e r o s  c r o m á t i c o s ,  M i c h a e l 
Peñaranda, está también Omar Mejía, tam-
bién en la universidad nosotros tenemos 
semilla de eso. Ya algunos están para grabar, 
pero eso tomará tiempo para que se vuelva 
familiar. Pero fue una lucha porque ellos 
pensaban que era un instrumento totalmente 
distinto. 

Todo lo comercial es mejor en el cromático 
que en el diatónico, una romanza en el cromá-

La G
ota Fria

47

La
 G

ot
a 

Fr
ia



tico es una belleza, tú escuchas “Así fue mi 
querer” es algo sublime con ese acordeón. No 
tiene que buscar un guitarrista para la armo-
nía, lo puedes hacer tú solo con el acordeón, 
incluso, puedes ser concertista del vallenato, 
eso no se ha visto nunca. 

AMS: ¿No hay posibilidad de que los festivales abran 
una categoría de concertista, o sea, acordeonero solista 
del vallenato?

Sí, en el futuro sí, lo que pasa es que estamos 
en una cultura muy cerrada respecto a esos 
cambios. Y no digo por cambiar solo por 
cambiar, sino que yo le llamaría enriquecer la 
cultura, porque eso pasó en Brasil, y ellos no 
dejaron de tener su autenticidad, y ellos 
tenían su folclore, es más, de ahí salió el 
bossa-nova. La música de ellos era como la de 
nosotros, una música de puras tríadas, la 
música de nosotros es de tríadas y escala 
mayor, el acorde nada más lleva tres notas: Do, 
Mi, Sol. Entonces, cuando ya hay una cuarta 
nota que es la cuatriada, es donde empieza la 
música basada, la música jazzística, la música 
con armonía de jazz. Los brasileros son de 
cuatriadas para arriba; ellos utilizan son las 
extensiones. Entonces el folclor básico de 
ellos ya es cuatriada, o sea, ya es avanzado, 
porque ellos no fueron con nosotros, ellos se 
abrieron, estudiaron y avanzaron, tuvieron 
nuevos elementos, buenos ingredientes y los 
incluyeron en su folclore. Y eso hoy en día, los 
brasileros están catalogados mundialmente 
como los mejores músicos del planeta Tierra, 
porque ellos abrieron y vieron. Nosotros 
cogemos dos huevitos y esos dos huevitos los 
atesoramos y no queremos más; entonces eso 
evita enriquecimiento. Hace conservación y 
tradición, pero evita enriquecimiento y nue-
vos colores.

AMS: ¿Tú crees que, en realidad, esto es lo que falta 
entonces? Que de pronto sería una tarea de la forma-
ción en la universidad, apropiar elementos jazzísticos.

Exactamente, todo lo que es la armonía 
moderna y la utilización de escala, de un 
sinnúmero de escalas. Ya los alumnos míos ya 

hacen eso y ya han grabado, sino que como 
están saliendo las primeras generaciones no 
está haciendo eco todavía social, pero de aquí 
a unos 10 años, ya cuando tú estás escuchan-
do grabaciones donde van ese tipo de acordes 
que yo hago y que yo he grabado toda mi vida, 
aunque no soy acordeonero comercializado. 
He grabado con un montón de gente, pero 
nunca he grabado con Silvestre ni con ningu-
no de esos famosos. Los alumnos míos van a 
grabar y enseguida vienen y meten la cuatrea-
da, la extensión y ya el ambiente comercial va 
a empezar a cambiar, como pasó en Brasil.

Estoy haciendo una cantidad de cosas en ese 
acordeón. Ahora, nosotros le tenemos miedo 
porque nosotros pensamos que el jazz es un 
género, ya no es un género, ya es un sistema. 
El jazz dejó de ser un género hace años porque 

48

el jazz es un sistema igual que la música 
clásica, ¿usted escucha música clásica? Es un 
sistema; entonces esos dos sistemas pueden 
alimentarnos son los que abarcan. Toda la 
música comercial está debajo de estos dos; 
porque son los que tienen todo el conoci-
miento actual máximo de lo armónico, de 
cómo se usan las escalas, de toda la teoría 
musical.

AMS: Hablemos de esa disrupción que fue la puya en 
modo menor que grabaste.

En la puya que grabé, “Apocalipsis”, yo quería 
resaltar lo que aparece en Apocalipsis de la 
Biblia, sobre la gran tribulación, que va 
cuando va a caer en un meteorito ajenjo y 
había mucho terror, entonces, por eso usted 
escucha algo oscuro, como algo tenebroso ¿Sí 
me entiende? Y ella tiene su letra, sino que yo 
no la he publicado en YouTube con la letra.

Entonces, si usted se da cuenta, ahí en esa 
puya yo utilicé muchas escalas: la escala 
pentatónica menor, utilicé la escala menor 
armónica, utilicé acordes cuartales que nunca 
se habían utilizado en el vallenato, acordes 
cuartales por cuarta justa y acordes cuartales 
primera cuarta y quinta con la escala pentató-
nica, los músicos que me escucharán enten-
derán. Utilicé también una modulación ya 
cuando estoy terminando el solo, que es un 
cambio de un modo menor a otro. Y utilicé 
también lo que se llama nota pedal, que me 
quedo en una nota, pero las otras siguen 
cambiando. Todo lo que hacían en mayor lo 
pasé a menor, todo eso que hacía Alfredo 
Gutiérrez, lo coloco con la escala menor 
armónica.  Me dije —primero tengo que tocar 
lo que ellos tocan en mayor, en menor, para 
que ellos sepan que es lo mismo—. Y después 
que ya toqué lo que ellos toda la vida tocaron 
en todos los festivales, dije —ahora voy a 
hacer la parte jazzística, la amplitud musical la 
voy a incorporar en esta puya y tiene que 
quedar para toda la historia de la puya—. Y así 
lo hice: hice un solo, cambié de ambiente, un 
ambiente de pronto viene un momento que 
estalla, otro donde se queda tenso, hay una 
improvisación.

AMS: Te voy a hacer preguntas sobre algunos temas y 
algunos personajes. Por ejemplo, El Turco Gil, ¿cuál fue 
su importancia, el aporte a la música vallenata? ¿Por 
qué habría que mencionar el nombre de “El Turco” Gil a 
la hora de mencionar la historia del acordeón en el 
vallenato? 

Primero fue Luis Enrique, luego vino Andrés 
“El Turco” Gil. Porque “El Turco”, ya cuando ya 
la técnica y el canon de Luis Enrique Martínez 
tomó su forma inquebrantable y se selló, así 
como se selló La Biblia, que ya no podían 
poner más libros ahí porque ya estaba escrito 
el canon sagrado, ya ahí si tú te salías de ahí ya 
no es vallenato tradicional, ya no es ese 
sonido. “El Turco” fue la persona que, de todas 
esas generaciones, los influyó a todos. “El 
Turco” Gil utilizó todos los elementos melódi-
cos y armónicos que nadie había usado y en 
esa generación nadie usó, ni siquiera su 
alumno aventajado Ismael Rudas, llegó a usar 
todas esas cosas, ni Víctor Reyes con toda su 
fama. Yo le hice un análisis de 30 canciones 
grabadas por “El Turco” Gil y cada vez escuché 
que utilizaba más elementos complejos, tipos 
de acordes, los intervalos. Él se dedicó mucho 
a utilizar los intervalos disonantes y los 
consonantes como le placiera; una séptima 
menor, séptima mayor por quinta.

Entonces él no le tenía miedo a eso. Por eso le 
decían “El rey del disonante”. De él muchos se 
pegaron ahí anónimamente. Por ejemplo, el 
maestro Rudas me comentó que él muchas 
veces le enseñó acordes a Israel Romero 
cuando “Irra” tenía 12 años, ¿dónde sacó Israel 
Romero lo que grabó? De esos acordes con 
séptima que “El Turco” siempre le enseñó.  Gil 
fue un mar donde desembocaron un montón 
de ríos, pero nadie supo que él era también la 
fuente donde nacían esos ríos. Él siempre era 
la cabeza de todas esas generaciones, pero en 
el anonimato y como un maestro que enseña-
ba todo, pero los demás eran los que grababan 
y salían adelante.

Entonces eso fue lo que pasó con “El Turco” y 
no se le dio la valoración correcta en el mundo 
del vallenato.  Él llegó a un punto donde ya él 
no sabía qué estaba haciendo armónicamen-
te. Y yo le dije, —mire, usted aquí estaba 

La G
ota Fria

49

La
 G

ot
a 

Fr
ia



haciendo esto—. Él era un autodidacta, si él 
hubiera estudiado lo que yo estudié, quizás 
donde hubiera llegado.  Entonces ¿Qué pasa?, 
Que “El Turco” viene después de Luis Enrique, 
como la segunda ruptura. Ya la tercera etapa 
del acorde diatónico fue la del movimiento 
que yo hice. Yo esto lo hablo con usted porque 
a usted, yo lo considero como mi amigo y no va 
a tomar mis palabras como prepotencia, como 
jactancia ni nada de eso, sino que yo entiendo, 
como le pasó a Astor Piazzola y a otros músi-
cos del mundo que, después toca esperar que 
yo me muera para que una investigación de 
una universidad haga un descubrimiento de lo 
que hice. Así, decidí yo mismo escribir lo que 
he hecho en los libros para no tener que 
esperar eso. El maestro “Turco” un día me dijo: 
—oiga, usted está siguiendo más para adelan-
te el lenguaje, lo que yo hice—. Yo me di 
cuenta de la visión hacia donde iba.
 
Yo empecé a utilizar unos elementos que él 
intentó utilizar, pero ya los utilicé de forma 
organizada y más compleja, por ejemplo, lo 
que son las progresiones, lo que son las 
extensiones, las escalas. Yo recuerdo que yo 
llevé libros en las escalas allá a la oficina del 
maestro donde yo utilizaba la escala pentató-
nica, la escala luz, los modos, los modos 

griegos, yo empecé a implementar de forma 
exagerada la improvisación, hacer solos, solos 
jazzísticos. Él se sorprendió de mis avances.  
Lo que hice en la puya, ese solo que hice ahí, 
pero también hay muchos videos en 
Instagram y en YouTube donde yo estoy 
haciendo solos y ahí aparece la demostración. 
Eso no se usaba acá y grabé también cancio-
nes de vallenato donde hice solos, donde dejé 
la armonía sonando y empieza a sonar el solo.  
A mí me toca recopilarlas, y yo mismo hacer 
mi propia investigación de mi vida. Entonces 
ese fue el último tope y lo plasmé en la univer-
sidad y los estudiantes están yendo hacia allá, 
entonces esos son los 3 topes del acordeón 
vallenato.

AMS: ¿Y sobre Luis Enrique?

Luis Enrique Martínez generó el vallenato 
tradicional y ahí todos navegaron en esa agua, 
después “El Turco” puso otro tope, que fue el 
uso de intervalos y todo eso que nunca se 
había hecho. “El Turco” lo hacía a conciencia y 
a él no le interesaba si pegaba o no sus graba-
ciones; sino que le interesaba que estaba 
inmerso en su mundo genial y en su explora-
ción. Cada vez que grababa algo, innovaba; 

quería seguir y seguir. Eso mismo me pasó a 
mí también. Es muy distinto la vida de estar 
ganando plata por ahí en grupito a la vida de la 
investigación y experimentación. Nosotros 
somos investigadores y experimentadores. 
Cuando nosotros tocamos, yo aprendo algo, 
lo investigo y después voy al estudio y lo 
grabo. Entonces, es como una doble investi-
gación, la experimental y la teórica. 

Todos son aportes de cada uno para la parte 
folclórica, a la ya establecida como el folclor, 
como lo comercial, pero todo eso sobre el 
edificio que creó Luis Enrique exactamente 
sobre el piso Luis Enrique y, el techo de “El 
Turco” Gil. Si pudiera resumir así, hay que dar 
aportes puntuales; hay algunos que se han 
mencionado, pero hay otros. En Emiliano 
Zuleta escuché alguna vez ciertos aportes que 
muchos no habíamos identificado en Luis 
Enrique Martínez. Él usó la séptima bemol. 
Luis Enrique fue el primero que hizo introduc-
ción; fue el que primero hizo pique, melodía 
con bajo solo, melodía con pito y bajo al 
mismo tiempo, melodía con pito y acompaña-
miento con bajo, melodía con bajo y acompa-
ñamiento. Fue quien primero hizo la llenura 
de lo que le llaman nota llena, 4 notas hacia 
adentro, 3 notas hacia fuera, 4 notas. De ahí, 
ese sonido es lo que llaman el “sonido grueso” 
en toda la hilera tocando el vallenato tradicio-
nal. Un montón de salidas, un montón de 
entregas y varias terminaciones. Eso lo estruc-
turó completamente; el uso de las terceras, no 
ha utilizado la sexta porque ya el uso de la 
sexta lo empezaron a utilizar después, ya en la 
parte comercial; no se utilizaba tanto. 

AMS: Una pregunta que mucha gente se hace sobre 
protagonistas del acordeón vallenato: ¿Israel Romero o 
Juancho Rois? Hay siempre esa discusión: ¿Quién fue 
mejor? ¿Quién aportó más?

Es que vale hacer una pregunta a esa pregun-
ta: ¿Israel o Juancho en qué? Una cosa es ser 
más completo.  Si a mí me dicen - el mejor en 
un estilo o en tal técnica - ya eso es otra cosa. 
Pero, si tú me dices “más completo” entre ellos 
no está peluda la cosa porque Juan Roys tenía 
mejor expresión, o sea las expresiones meló-

dicas de Juancho Rois eran impresionantes, 
casi ponía a hablar al acordeón, era como si el 
acordeón tuviera un lenguaje casi humano, 
hacía mucha ligadura, hacía mucha cosa que 
le daba enriquecimiento de expresión y ya con 
ese elemento, a ese nivel, es que un músico 
puede penetrar cualquier parte emocional del 
ser humano. La sabrosura que tú dices. Ahora, 
en los elementos armónicos lo utiliza más 
Israel Romero, porque tenía los acordes que 
“El Turco” le había enseñado cuando era aún 
un niño. Israel era más técnico, por decirlo. 
Tenía más recursos armónicos, de acordes y 
de arpegios. Israel aportó la técnica esa, llevó 
a su máximo nivel la técnica de las semicor-
cheas, que en una sola nota la hace varias 
muchas veces. Él llevó a su nivel alto y él dejó 
ese granito de arena ahí. O sea, que esa 
pregunta de poder poner, ¿mejor en qué?  
Pero, a los cuatro que tienen que nombrar no 
los nombran. 

AMS: Es que por acá tenía esa pregunta posterior ¿a 
quién debiera mencionarse y no se le ha dado ese 
reconocimiento en los logros como acordeoneros?

Por eso te digo, siempre en la gente está 
polémica de quién es mejor, que si Rolando 
Ochoa, que si el otro. La gente confunde ser 
extraordinario con ser famoso. Hoy en día tú 
medio tocas el acordeón y ya te haces famoso. 
Te nombro los cuatro primeros; los cuatro 
empíricos más completos de la historia son: 
Hildemaro Bolaños, Ismael Rudas, Víctor 
“Rey” Reyes y Víctor Naín Beltrán. Son esos 
cuatro por encima de muchos reconocidos, 
pero nunca fueron famosos, es más, Víctor 
Reyes murió y nunca lo tuvieron en ese podio, 
nunca le dieron un reconocimiento de uno de 
los mejores acordeoneros colombianos y lo 
fue. Fue más completo que Juancho Rois; fue 
más completo que Israel Romero; dos veces, 
fue más completo que Julián Rojas. ¿Sí me 
entiende? Y yo puedo hacer una exposición 
técnica para explicar cada cosa que hicieron, 
porque una cosa es la imprecisión de las 
personas que escuchan lo que le han puesto 
todos los días a sonar, y otra cosa es la apre-
ciación de un artista que sabe qué está 
haciendo el otro. 50

La G
ota Fria

51

La
 G

ot
a 

Fr
ia



Ismael Rudas, Hildemaro Bolaños, Israel 
Romero, Víctor Nain Beltrán; sobresalieron. 
Alfredo Gutiérrez fue un maestro y generó un 
uso de elementos y esas cosas, pero no llegó a 
donde llegaron Víctor Reyes y los otros que he 
mencionado. Ellos le copiaban al guitarrista, 
al pianista y lo pasaban al acordeón. Eso me lo 
contó Víctor Reyes, siendo empíricos, porque 
no estudiaron música.   

AMS: Mucha gente comenta que los nuevos acordeo-
neros no innovan, no se les nota avances en los recursos 
del acordeón. Te escuché decir que es que ya llegamos a 
una cota, que ya hay muy pocas posibilidades de 
inventar, de innovar con el acordeón.

Ya no puedes y para la muestra hasta un 
botón, mira lo que pasa. La única forma de 
que ya puedan hacerlo diferente es amplián-
dose musicalmente, ampliándose los ele-
mentos de la música. ¿A qué? A la armonía 
moderna, a la utilización de las extensiones, a 
la utilización de las progresiones. La utiliza-
ción de otras escalas y otros modos. Pasar de 
la triada a la cuatriada, de la cuatriada para 
arriba. Ya ellos te van a hacer un do y no te 
hacen un do y sol, sino do y sol, sí. O sea que 
hay que cambiarlas, que con las técnicas que 
se tienen y usan los acordeoneros ahora, no 
van a poder evolucionar, obvio, una cosa es 

innovar y otra cosa es evolucionar.  Ya lo que se 
podía hacer con esos recursos, se hizo, no se 
puede  avanzar  más  con  los  mismos  recur-
sos.

Es como poner una comida, si siempre uso los 
mismos ingredientes, por mucho que los 
combine de diferente manera, llegará el 
momento en que no queda ninguna otra 
opción para el plato. Revolvieron los mismos 
elementos básicos, lo revolvieron un montón 
de veces y ya se te acabaron las combinacio-
nes, ahora saquen otro. 

AMS: Dejando el acordeón a un lado, ¿por qué se dice 
en el vallenato que el bajo es medio conjunto?

El bajo es medio conjunto, porque sin el bajo 
el vallenato suena muy estrepitoso. ¿Cómo te 
explico? El bajo, aparte de darle sabor a la 
música de vallenata, sobre todo a la comercial, 
el vallenato sin el bajo, la música sin el bajo, 
no puede no puede subsistir sola, no puede. 
De ahí que se forma el tipibajo. Sí, se volvió 
tipibajo. El tipibajo a veces suena hasta más 
bonito, más claro, se escucha la caja clara, la 
guacharaca clara, el bajo con la caja y tú 
sientes como algo más agradable que cuando 
estés con ese tropelín y a mí me gusta tocar 
bastante en formato tipibajo. 

Es medio conjunto porque está la caja que es 
brillante, y la guacharaca también, pero el 
bajo viene y se ajusta con la frecuencia baja y 
queda el acordeón con él, entonces el bajo los 
arropa y ya quedan equilibrados. Pero, enton-
ces, le meten un timbal brillante y otros 
instrumentos brillantes. Entonces ya hay 
mucha frecuencia brillante a la cual estamos 
acostumbrados, pero los gringos, cuando 
escuchan que hay mucha bulla, les parece muy 
estridente. Entonces, de los grandes aportes, 
quizás de los mayores desarrollos de la músi-
ca vallenata ha sido el bajo de los que más 
evolucionó. Técnicamente, el bajo fue uno de 
los instrumentos que más evolucionó en su 
ejecución. Incluso evolucionó más que el 
acordeón.

En la parte comercial, el acordeón fue de los 
que fueron perdiendo experticia; fueron 
bajando y bajando; el bajista fue subiendo. El 
cajero llegó justo porque ya no había más que 
hacer. Pero, sabes que, si hay bajistas que han 
seguido el legado del “Maño” Torres, de José 
Vázquez y han ido más allá. 

AMS: Tú sueles establecer muchas metáforas. Una vez 
te escuché una analogía con un árbol como una manera 
de criticar esa postura esencialista de defender que el 
vallenato está terminado de inventar (paseo, merengue, 
son y puya) y ya no se puede inventar más.  ¿Qué 
piensas tú sobre esa postura de mantener ese canon de 
que solo son esos cuatro ritmos, de que al músico 
vallenato le está prohibido inventar?

El vallenato es como un árbol al que le han 
seguido creciendo otras ramas, pero los 
puristas se las están cortando. Con el tiempo 
van a matar el árbol frondoso que es el valle-
nato. Lo voy a poner en otros términos: es 
como si le hubiéramos dicho a los viejos de 
antes que nada más era el son y el paseo, 
porque ellos tenían que decir si aprobaban la 
puya o el merengue. ¿Por qué no hicieron eso? 
Esa misma pregunta la ha hecho, ¿por qué no 
dijeron no? O decir —el son no, el son es muy 
lento. Aquí los aires son el merengue, la puya y 
el paseo y ya—.

¿Qué pasa aquí? Lo que hicieron fue detener 
la creatividad del pueblo, detener la actividad 

producto de la esencia del músico costeño, el 
músico de estas tierras. Eso en otros países no 
se ve. Vuelvo y te repito: en Brasil, te vuelves 
loco de tanta riqueza que hay. Hay mucha 
riqueza rítmica y es otra cosita. Pero se escu-
cha Brasil; no pierde el sabor a la tierra. Eso 
hubiese podido pasar acá. Pero lo han deteni-
do, sobre todo lo detienen ahí con la funda-
ción del Festival Vallenato. 

No entiendo ese concepto de tradicionalismo, 
lo que están definiendo es la raíz; no es lo 
vistoso del árbol, sus ramas y sus hojas y sus 
flores. Si no que dijeron —no, esto no, vamos 
a cortar ese papel de flores y dejaron fue el 
tronco pelado—.

Pero como quieren aguantar la creatividad. Yo 
les hice un regalo, de un nuevo aire, la puya en 
modo menor. Pero no lo han visto, le puede 
servir también en su festival, o sea, hay que 
crear una categoría que privilegie la creativi-
dad.

52

La G
ota Fria

53

La
 G

ot
a 

Fr
ia



María Carla Picón, aunque reside en República Dominicana donde ejerce la actividad académica e 
investigativa, nació en Venezuela y es una asidua visitante de Colombia, en especial de Valledupar 
durante su Festival de la Leyenda Vallenata; evento que toma como unidad de análisis para la 
canción inédita vallenata. Aunque, por la modelación que ha implicado este festival para los demás 
del género, se podrían hacer extensivos y replicables estos hallazgos para lo que sucede con las 
canciones en los diferentes festivales. 

Picón es licenciada en letras de la Universidad Central de Venezuela, máster en lexicografía hispáni-
ca de la Real Academia Española y la Universidad de León, España; en Colombia obtuvo un diplo-
mado en edición académica por el Instituto Caro y Cuervo. Es poeta ganadora del segundo premio 
de poesía Zenda, docente de la Pontificia Universidad Católica Madre y Maestra de República 
Dominicana, investigadora y editora. Hace parte de la Asociación Latinoamericana de Estudios del 
Discurso y autora de libros publicados de poesía y didáctica.    

Versos en acordeón: la canción vallenata inédita de María Carla Picón se revela como una refrescante y 
necesaria aproximación, la más exhaustiva y rigurosa sobre el estudio de la canción inédita en el 
marco del Festival de la Leyenda Vallenata (FLV). Desde una mirada semiolingüística y literaria, la 
autora examina las sesenta y una canciones ganadoras del certamen entre 1969 y 2024. Se destaca 
que la autora logra un equilibrio notable entre el análisis académico y la sensibilidad hacia esta 
música y la región en la que nació el vallenato y tiene alta relevancia social.

La obra realiza un ejercicio interdisciplinario que congrega el análisis del discurso, la semiótica y 
los estudios literarios con la historia y sociología del vallenato. La obra se estructura en cinco 
partes que, aunque pueden leerse de manera independiente, forman un recorrido integral por la 
memoria cultural, estética e identitaria de la canción vallenata inédita.

El primer capítulo, cumple una función introductoria y contextual: ofrece una revisión histórica del 
vallenato y del Festival de la Leyenda Vallenata, enfatizando cómo este evento se consolidó, desde 
su fundación en 1969, como el principal espacio de legitimación y dispositivo del género. Picón 

La G
ota Fria

55

UN PASEO POR LA CANCIÓN FESTIVALERA

Picón, María Carla. (2025). Versos en Acordeón: La canción vallenata inédita. Die- editores

RESEÑA



destaca el carácter híbrido del festival —a la 
vez competencia, ritual y archivo vivo— que ha 
permitido conservar y renovar el repertorio 
vallenato frente a los cambios socioculturales 
del Caribe colombiano.

En la segunda sección, la autora aborda la 
dimensión sociocultural y comunicativa de la 
canción inédita. A partir de la metodología 
semiolingüística de Patrick Charaudeau 
(1995), examina el contrato comunicativo que 
se establece entre el compositor y su audien-
cia, identificando en las letras un sistema de 
valores, identidades y emociones comparti-
das. El análisis revela cómo el vallenato ha 
funcionado como espacio de resistencia 
simbólica, de memoria afectiva y de cohesión 
comunitaria, particularmente en el contexto 
de la región del antiguo Magdalena Grande.

El tercer apartado, aborda el valor literario de 
las canciones ganadoras, mostrando cómo la 
canción vallenata inédita trasciende su 

carácter popular para inscribirse en la tradi-
ción lírica latinoamericana. Picón analiza los 
recursos expresivos, las figuras retóricas, las 
estrategias narrativas y la construcción del yo 
poético, poniendo de relieve la capacidad del 
verso vallenato para articular una visión del 
mundo profundamente local y, a la vez, univer-
sal. Este capítulo constituye una defensa 
explícita de la canción vallenata como una 
forma de literatura oral, con su propia estética 
y gramática del sentimiento.

La cuarta parte, de carácter documental, reúne 
las sesenta y una canciones ganadoras del 
Festival, desde “Rumores de viejas voces” (1969) 
hasta la pieza triunfadora de 2024. Picón 
ofrece para cada canción una breve ficha 
analítica que comenta los temas, la intención 
y el trasfondo cultural de la obra.  La quinta y 
última parte, cierra el volumen con una refle-
xión sintética sobre la identidad del Caribe 
colombiano tal como se manifiesta en el 
discurso vallenato. Picón sostiene que la 

56

canción inédita funciona como un espejo 
simbólico de la región, en el que confluyen las 
tensiones entre lo rural y lo urbano, lo tradi-
cional y lo moderno, lo local y lo global. Su 
conclusión reivindica al vallenato no solo 
como patrimonio inmaterial de la humanidad 
—reconocido por la UNESCO—, sino también 
como un lenguaje poético que narra la histo-
ria íntima y colectiva de un pueblo.

Para este trabajo, la autora se apoyó en un 
trabajo de campo por varios años, asistiendo 
a varias ediciones del Festival, entrevistó a 
compositores, cultores e investigadores, y 
realizó un minucioso proceso de transcripción 
y análisis de letras, muchas de ellas obtenidas 
directamente de los autores o de grabaciones 
no oficiales.

Podemos identificar en la obra hallazgos y 
conclusiones sobre las transformaciones en la 
estructura estrófica de las canciones durante 
la historia del Festival, la finalidad de las 
mismas;  también que, en lo que va de este 
siglo, se ha producido una tendencia temática 
centrada en la misma música vallenata y sus 
características (el 50% de las canciones se 
refieren al vallenato, su defensa, la crítica por 
el nuevo vallenato, la exaltación de los ritmos 
y los juglares) y eso va en detrimento de la 
variedad de temas de décadas anteriores 
como el compromiso social, la denuncia y la 
protesta. El análisis arroja la prevalencia del 
“yo” como enunciador principal y un “tú” como 
destinatario en la canción vallenata, confirma 
que la mayoría de canciones son lírico-
descriptivas y no narrativas; que las palabras 
más usuales en las canciones inéditas festiva-
leras son “alma”, “acordeón”, “amor”, “folclor”, 
“canción” y “grande”. 

Esta obra emerge como referencia para los 
estudios de la canción vallenata desde la 
performance festivalera, sus aproximaciones y 
distanciamientos de la estética del sonido 
grabado, de lo comercial y lo costumbrista 
desde su rigor analítico y su claridad expositi-
va que hacen de este libro una lectura obliga-
da para investigadores, músicos y amantes 
del vallenato. 

La G
ota Fria

57

La
 G

ot
a 

Fr
ia


	Página 1
	Página 2
	Página 3
	Página 4
	Página 5
	Página 6
	Página 7
	Página 8
	Página 9
	Página 10
	Página 11
	Página 12
	Página 13
	Página 14
	Página 15
	Página 16
	Página 17
	Página 18
	Página 19
	Página 20
	Página 21
	Página 22
	Página 23
	Página 24
	Página 25
	Página 26
	Página 27
	Página 28
	Página 29

